# SBSIONS SBSIONS

0 8 2

. . . . . .

. . .

. . . .

. .

. .

. .

. .

.

.

. .

. .

. .

. .

. .

.....

. . . . . . . . . . . . . . .

. . .

. .

"ఈ యోగంలో చేరినవారికిమా స్టరుగారు ఫస్టు ప్రేయరుగా ఒసగినవి స్వాతంత్ర్యమును గూర్చే. ఈ యోగంలో చేరినవారిని గూర్చి మొదట వారు చెప్పినది—న్వాతంతార్యిన్ని గూర్చిన వాక్యం మీకు వినిపిస్తున్నాను. First six months ఈ ధ్యానమే చేయండి ఆన్నారు. ఆ ధ్యాన మీది. "Please make me fit to find Brahmam and liberate me to realise independency in this life."

వారి పేరు చెప్పేటప్పటికే స్టార్ట్ ఆవుతుంది ఏక్షన్. ఇంగ్లీషు తెలియని వారికని దానికి తెలుగుగా తర్జుమా చేసి ఇచ్చేవారు. ఎమ్ సి.ఎ.ఎ. ఆన్న పేరును స్మరణ చేసేటప్పటికి ఆది కుండలినిలో నున్న లైఫ్కు సెంటర్ పాయింట్ ను తాకి శరీరమంతా వైబ్ఫోట్ చేస్తూ ఏక్షన్ జరుపుతుంది. లైఫ్కి సెంటర్ పాయింటు మాస్టరు ఫస్టు. ఆ లెవల్ ను బోర్ చేసుకొంటూ చూస్తూపోతే కూన్యంగా ఉందేగాని వేరేమీలేదు. ఆది టిఫిక్కు సర్కిలు. ఆక్కడకు వెక్టిచూస్తే తన్ను తానే చూడడమయింది.....ఈ జీవితకాలం లోనే బిఫిహ్మమును చూపిస్తాననే వస్తువేమై ఉంటుంది? బిఫిహ్మమును చూపిస్తానంటే ఆది అదే అయితేకాని చూపించడానికి వేరెవ్వరికీ అధికా రము లేదు. (శ్రీ బ్రహకరుల బ్రహంగము 18. 9. 1947)

## ಹಾಗ್ ಏಭ

#### ಮು ಣಿ ಮು ೦ ಜ ರಿ ಶಾಜ್ಯಯ ಮಾಗ ಪರಿಕ್ ಧನ ನಂವಿಕ

నంపుటం: 12

ఆగస్టు, 1986

[పజ్ఞా[పభ - యోగ్డపభ: యోగవిశేష సంచికలు.

సంపాదకులు

డా။ పేటూరి ఆనందమూ రి

సంపాదక సలహామండలి

త్రీతిరుమల రామచంద్రద డా॥ పోచిరాజు శేషగిరిరావు త్రీ రావి రామమూ రి త్రీ కొత్త రామకోటయ్య డా॥ విస్సా రామచంద్రావు త్రీ పేటూరి గుర్మపసాద్

త్రీ వేటూరి ఆంజనేయులు డా॥ వేటూరి సుందరమూ రి

పేటూరి ౖపఖాకరశా ్ర్త్రి మెమోరియల్ ౖటస్ట్ 2-2-18/15/D/1 జాగ్ అంఖర్పేట, దేశముఖ్కాలనీ, హైదరాజాదు - 500 013. "మణిమంజరి" యోగ విశేషసంచిక యోగ ప్రభ

విడ్మిపతి పదిహేను రూపాయలు

Constitute the fig.

(టస్టు సభ్యులందరికి ఉచితము

్పేకాశకులు: పేటారి ప్రభాశరశాస్త్రి మెమోరియల్ ట్రస్టు 2-2-18/15/D/1, బాగ్ అంబర్పేటం పాదరాబాదు—500018

ముద్రణ మాస్టర్ ఆర్ట్ బ్రింటర్స్ 1-1-894/2/ఎ గాంధినగర్ హైదాబాద్ 500 880

## M. C. V. నమసాైరం

మాస్టర్ యోగ విశేషాంకముగా వెలువడే మణిముంజరి జోడు సంచికలలో "[పజ్ఞాపభ" ఆనంతరం ఆగస్టు మాసంలో 'యోగ్పభ" వెలువడుతున్నది. మాస్టర్ [పజ్ఞయే మాస్టర్ యోగ్పభగా వెలుగొందుతున్నది. ఆది మాస్టర్ యోగసాధకుల సాధనను, భక్రిశద్ధలను, పురస్కరించుకొని కాల పరిపాకమును బట్టి [కమ్మకమ దశలలో ఆభివృక్త మవుతూ వస్తున్నట్లున్నది.

మాస్టర్ సంకల్పమే నిర్వాహం చెందుతూ యోగసాధనము ఆనుభూతి దిన దినాభివృద్ధి చెందుతున్న ది.

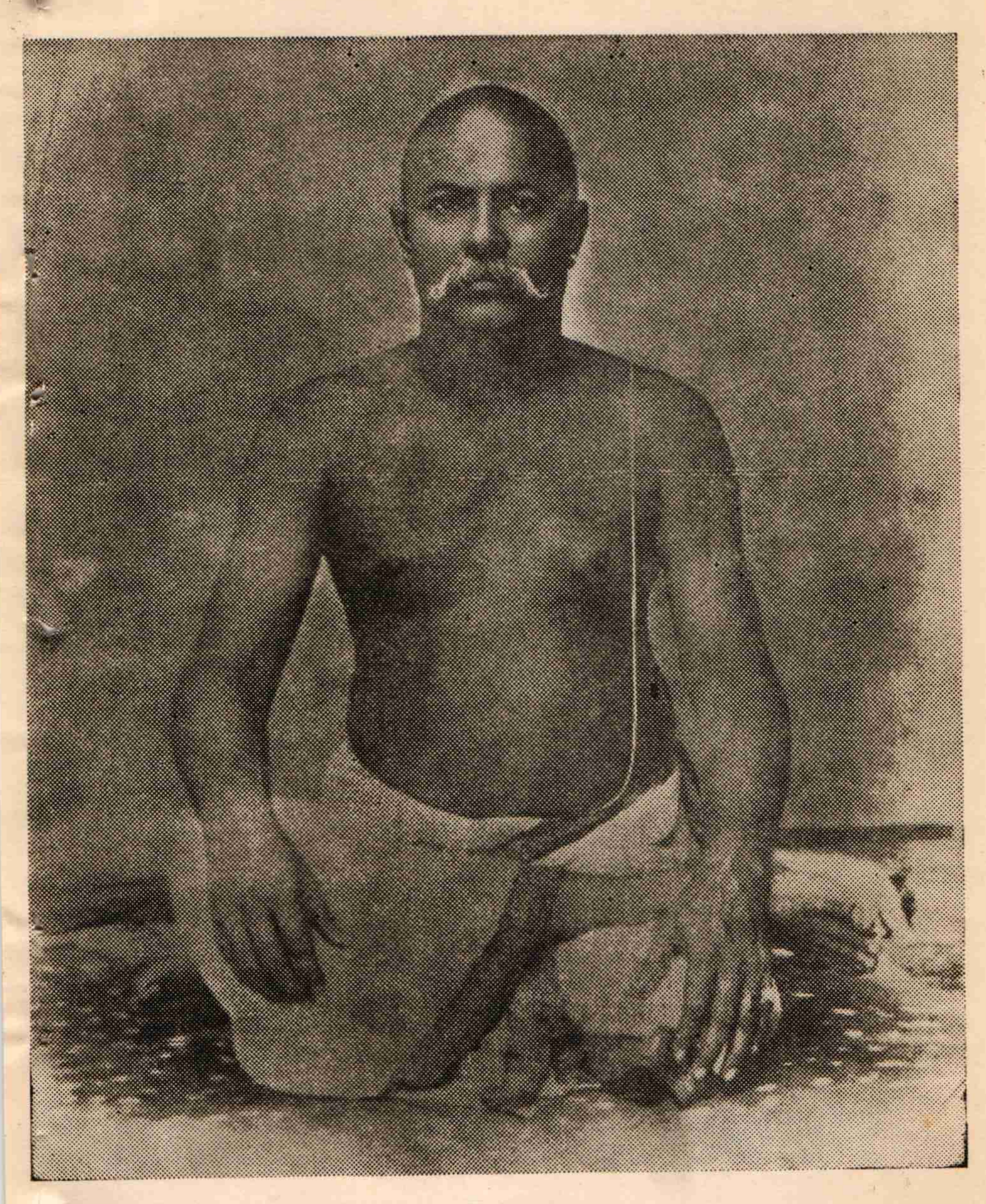
మాస్టర్గారు 1922లో శరీరం విడచిన తర్వాత సాధకులు తొలుత నిరు త్సాహనిహతులైనా త్రీవారి ఆన్కుగహం [పత్యక్షమై అనుభూయమానముకాగా తేరుకోగల్గినారు. సాధకుల సాధన నిరంతరాయంగా సాగుతూ వచ్చినది. కొన్నాళ్ళు నాడిపఠనం పలువురు మీడియముల కుత్రేజకమైనది. ఆపీదప ఆత్యో ద్భోధముల రూపమున జ్రీలెబ్మెంట్లు ఒక [పక్కన, మోగోపదేశవిధాన మింకొక వంక, సాధనకు తోడ్పడి మాస్టర్ మోగ మనుభూతిమార్గమున [పచార మండుకో సాగినది. దీనికి సిద్ధాంతపరమైన యోగ వాజ్మయ [పచురణముకూడా కొంత బలమిచ్చినది. మాస్టర్యోగ సాధకులలో ఫూజ్యులైన పెద్దలు త్రీ P.N. గారు, త్రీ నారాయణయ్యర్గారు మొదలగువారి మోగ గంథములు, త్రీ [పథాకరుల జీర్సిబ్మెంట్లు, త్రీ N.R.B.V. గారి నాడ్డీపసంగములు, త్రీ M.N. గారి ఉపదేశ విధానము, త్రీ బెంకటరమణానావు గారి జ్యోతిర్విడ్యాబసంగములు ఈ సందర్భమున ప్రముఖముగా పేర్కొనడగినవి. ఆది ఒక దశ.

1951లో ప్రజ్ఞాపులాకర మచ్చగుట మొదలుకొని 1967లో త్రీ రామ కోటయ్మగారు, 1971లో డాగ్గాల్ బాలసుందరరావు. త్రీ శార్వరిగారలు మాస్టర్ యోగ ప్రచారమున కుద్యమించిరి. డా బాలసుందరరావుగారి మాస్టర్ యోగా జర్నల్ ఈ రంగాన ప్రముఖపాత్ర వహించినది. మాస్టర్ నోట్సు, డైరీలు సేక రించి, ప్రకటించి ఆధ్యయనంచేసే సంకల్పం రేఖామాత్రంగా అందులో రూపు దిద్దకొన్నది. ఈ పిశలో 1981లో స్థాపితమైన మణిమంజరి వాజ్మయ యోగ పరిశోధన షాణ్మాసిక మరియుక యత్నము. ఇది మరియొక దశ.

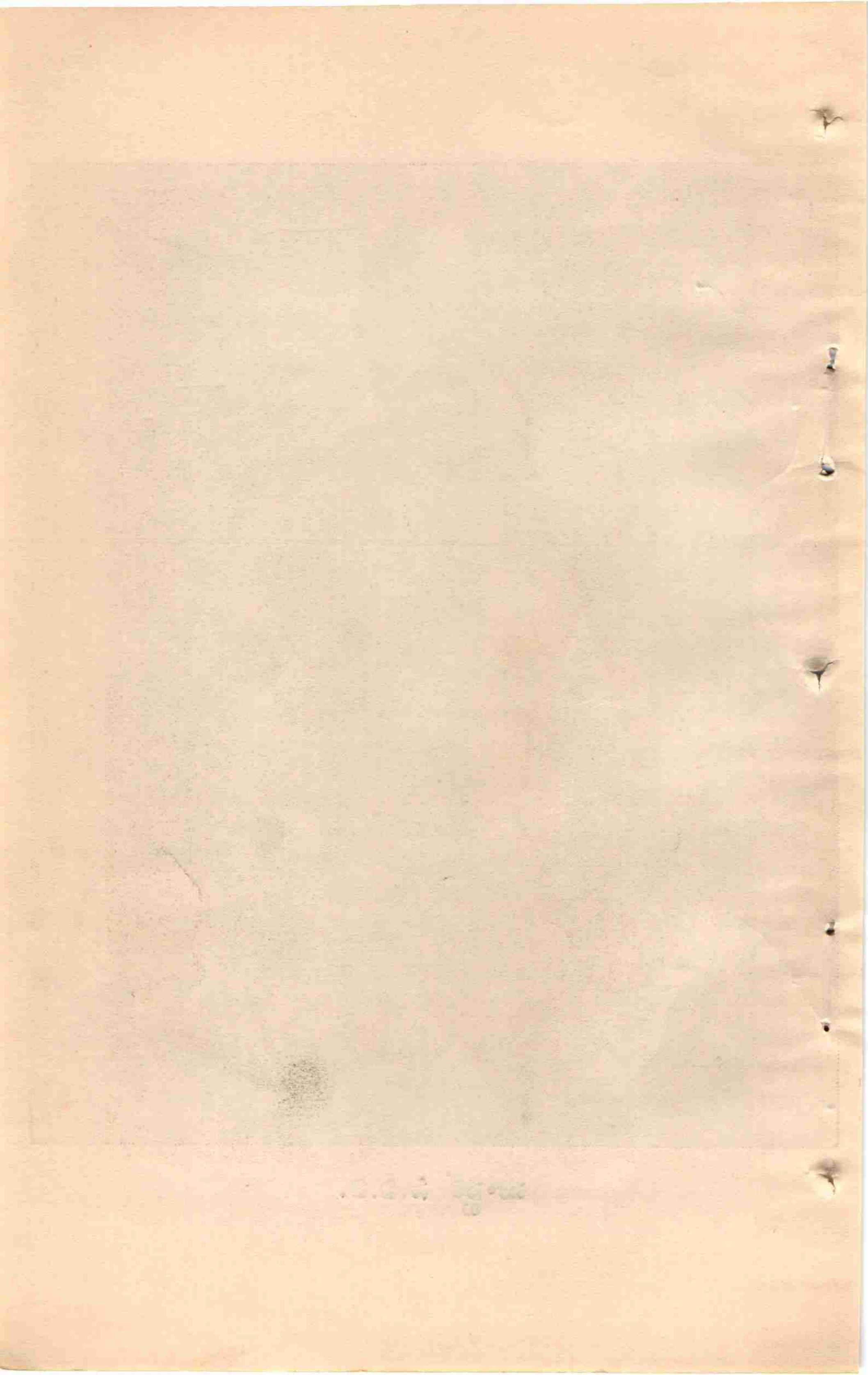
అటుపిదప 1988 నుండి అచ్చముగా మాస్టర్ నోట్సు మాత్రమే ప్రక టించి, మాస్టర్యోగమును గూర్చిన ఆధికారికమైన వృత్తాంతమును – అనగా సిద్ధాంతమును, ప్రయోగమును, అనుభూతిని ఆకశించుకొన్న ఈ నవ్య యోగ విధానమును వెల్లడించు యత్నము పరిణామమున పరాకాష్ట్రదశకు సూచకముగా నున్నది. దీనికై ఉద్యమించినవారు తిరుపతిలోని త్రీ త్రీనివాసాచార్యులుగారు.

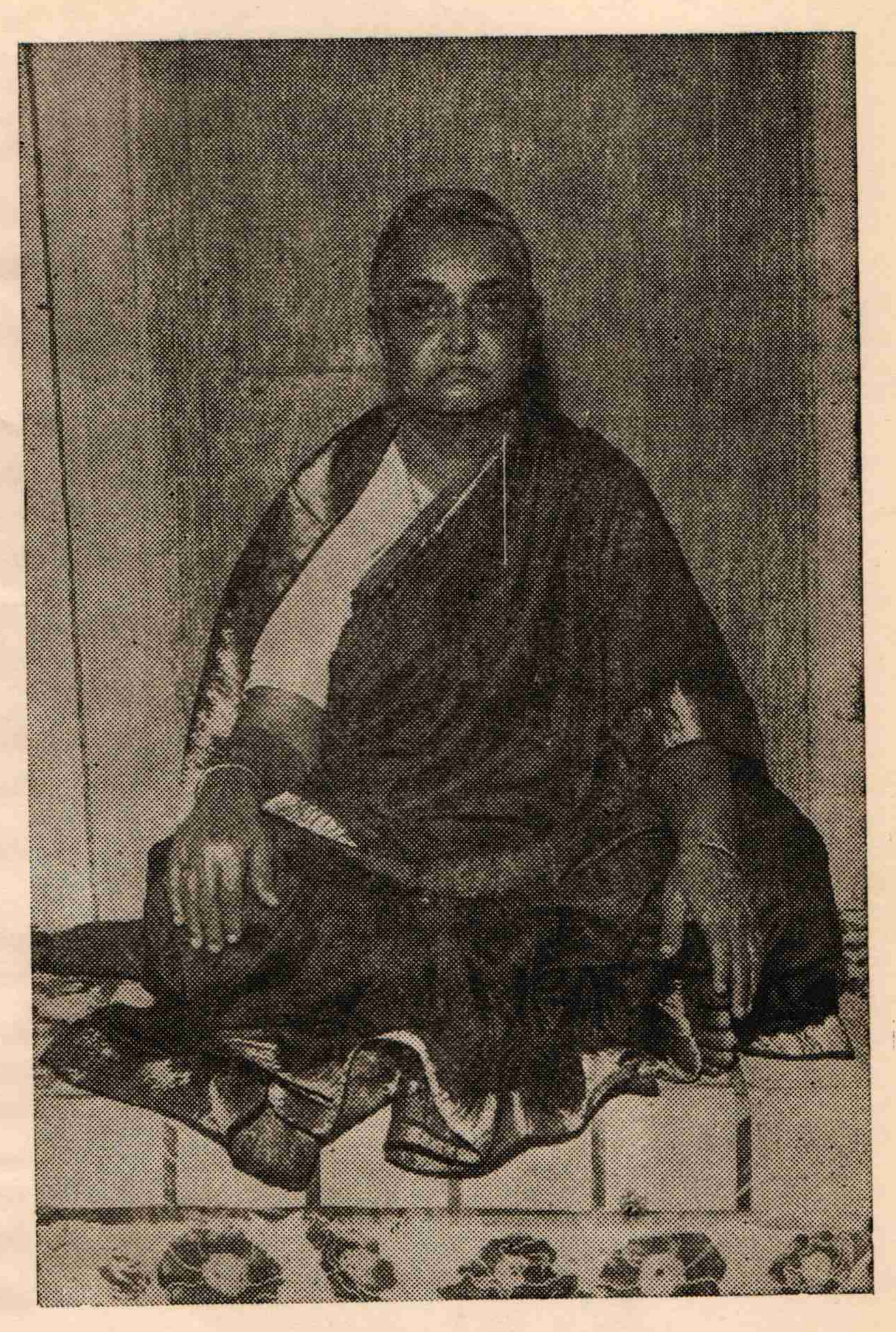
ఇట్లు ఇన్ని దశలలోను నిమిత్తకారకు లెందరైనా సంకల్పము, తన్నిర్యా హము, సర్వత్ మాస్టరుగారిదే అగుట తథ్యం. ఈ అన్నిదశలలోనూ జరిగిన కృషిని సమీషించుకొనుట కనువుగొలిపే రీతిని మా కందుబాటులోనున్న ఆనేకుల రచనల నుండి శక్యమైనన్ని ముఖ్యవిషయము లుద్ధరించి యీ జోడు సంచికలలో రేఖామాత్రముగా పొందుపరచుటకు యత్నించితిమి. మాస్టర్యోగ విషయమున మా యొరుక కందని మరెన్నో రచనలు, మరెందరో సాధకులు ఉండవచ్చును. ఆస్త క్రీగలవారు ఆట్టి ఆకరము లన్నింటిని గుర్తింపదగుదురు. సాధనానుభవమున తత్త్వము నరయదగుదురు. సాధనానుభవమున తత్త్వము నరయదగుదురు. సాధకు లందరకు తత్త్వ మందువరకు ఆయా రచయితలు వ్యక్తికరించిన అభ్యిపాయములు వారివారి ఆనుభూతుల కందినట్టివని తలచి ఆత్మసాధనలోను, గోషీసాధనలోను పరిశీలనము జరపికొని, స్ఫూర్తిని హిందదగుదురు. ఈ యోగ్మపభ మాస్టర్గారు స్వాతంత్ర్యమును గూర్చి బోధించిన విషయముతో ఆరంభమగుచున్నది. [పముఖ సాధకుల ఇతర రచనలతో పాటు గురుదేవులైన త్రీ [పఖాకరుల విశిష్టానుభూతిని వ్యక్తికరించు లేఖావళి, పసంగములసారము గల ఆంశము లిందు [పాధాన్యము వహించుచున్నవి.

సాధనలో ప్రత్యక్షానుభూతిని మించిన నిదర్శనముండబోదు. దీనికి మాస్టర్ గారి యోగమార్గమే ప్రమాణము, త్రీ ప్రభాకరులవంటి మహనీయులైన సాధకుల జీవితానుభూతులే మార్గదర్శకములు. మాస్టర్గా రున్నప్పటివలెనే ఈ యోగ

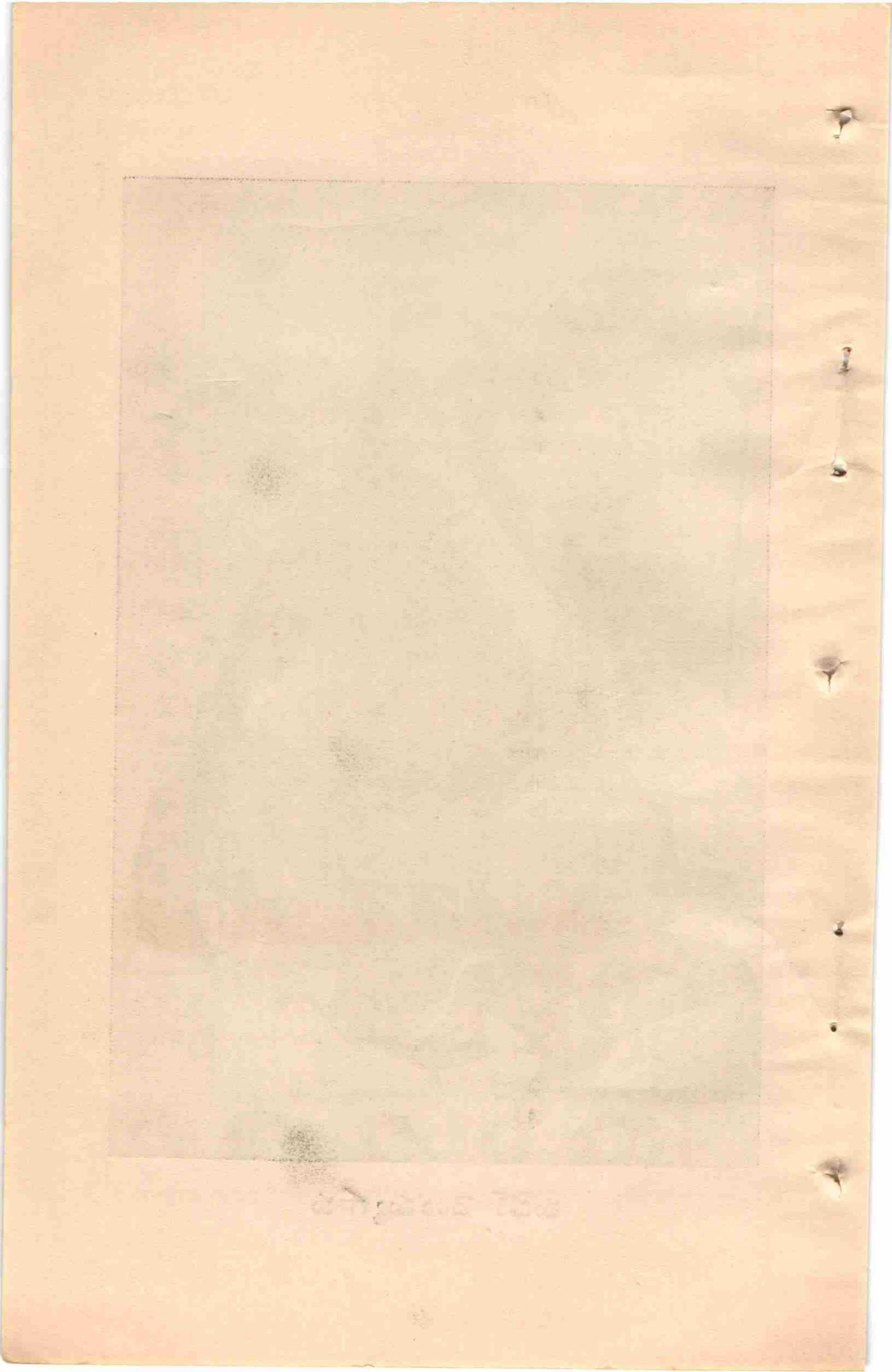


మాస్టర్ సి.వి.వి.





మద్ర్ వెంకమ్మ గారు



సాధన ఒక దశలో, ఆనగా 1940-50 సంగల నడుమ పరిహ్నా నందున న్నంత తీవ్రమగా జరిగినది. కాని బ్రోగ్రాములో మార్పు గోచరించెను. గాంధి మరణించెను. పలువురు సాధకులును కనుమరుగైరి. ఆయినను మాస్టర్ నామ స్మరణ మాత్రముననే సాధనము, ఆనుభూతి, ఎప్పటివలెనే నేడును బ్రహ్మక్ష మగుచు పరాకాష్ట్ర దళను సమీపించుచున్నట్లున్నది.

త్రీ మాస్టర్ గారిట్లనిరి—

"The working has been completed and it is waiting to a level expecting the opportunity to show the progress; need not have any doubt".

[M's. Notes Vol. II 7-11-1920]

"The further working mode could not be traced even by me. The view must reveal by its own action".

M.T.A. 20-1-1921

"As there are some works to be finished Re-Earth body, after that finish only, the Reaching should be given. If not, some collapse will cause the human form as well as Earth. Already many have found. There are many secrets which could not be revealed to Public".

M. T. A. 20-11-21

[From Master's Diary-quoted by Sri P.S.R. Sarma —Master Yoga Journal. PP 24-25]

"నేను ఇనిసియేషన్ చేసిన శిష్యులలో ఒక్కడైనా కడతేరితే లోకమంతా కడతేరినల్లే ఆలాగు ఒక్కడైనా కడతేరేదెప్పుడా ఆని చూస్తున్నాను. నేనిక ఈయోగసిద్ధి నంతనూ మీద్వారానే లోకానికి వెల్లడింపవలసియున్నానుగాని నేనుగా చేసిదేమీ ఉండదు. నే చేసేదంతా మీ ద్వారానే". —1921లో మాస్టర్గారు చెప్పిన విషయం. (త్రీ ప్రభాకరుల ప్రసంగం 6–8–1947.) 'భగవదన్నుగహమును గూర్చి వెగటు, రోత, విసుగు కలుగరాదు. ఎంతెంత విపరీత పరిస్థితులలో ఉన్నా ఆ విశ్వాసము విడరాదు.'

(వే. ప్ర 9-2-40, మా. పు. 8)

''ఇప్పటివరకు జరిగిన విశేషముల కన్నిటికి నాడి నిస్సంశయముగా ను తేజకము. C.V.V. దివ్యాన్ముగహమున లోనుండి జరుగు నుద్బోధములు, ట్రిట్మెంట్లు, వాని విశేషానుభూతులు నాకు మరీ యీ లైనుమీది యఖండ విశ్వా సమునకు జీవగఱ్ఱులు'. (వే ప్ర 28-3-1945)

''అవతల ఆనందమయమగు స్థితి ఉన్నదని దాన్ని పొందడము కోసము అనేకులు అనేక విధములుగా అబెంప్రు చేస్తున్నారు. అంతరంగంగా జరిగే స్థితి ఔటర్గా తెలియాలి. ఎవరైనా ఒకరు అవుటర్గా రియలై జు చేయగల్గితే బహి రంగంగా తెలిసేఓట్లుండాలి. వారు ప్రపంచమంతటినీ తనతోపాటు మార్చగలిగి ఉంటారు. ఈవిధంగా అంతా ఒకటే అనే అనుభవం కల్గితేగాని ఆ స్థితి పొంద లేడు.'' (శ్రీ ప్రభాకరుల ప్రసంగము 7–4–1947)

''గురుపూజ జరుపవలెననీ CV.V. ఆనుగ్రహము పొందినవారి నెల్ల రావింపవలెననీ ఆ సందర్భమున చాల గొప్పగా ఒక సంపుటము 'గురుపూజ' ఆని వెల్లడింపవలెననీ తోస్తుంది''. (వే., ప. 24–10-48)

''నేను మీకు టీ)ట్ చేయడం కాదు. మీకు మీరే చక్క-దిద్దుకోవలెను. టీ)బెక్టంటు నిర్వాహము చెందకపోతే ఆది మూలతత్ర్వము తప్పిదము కాదు. నేను '[పఖాకరము' ఆని పు\_సకము బ్రాముట నిరాషేపముగా సాగదగిన కార్య మనే తలచుచున్నాను''. (వే బ్రో 10–11–48)

మాస్టర్ మీది ప్రత్యయముతో, ఆనుభూతిని వెన్నంటి, సాధనను సాగించి తగు యోగ్యత కల్లుటకై తపించి, యోగసిద్ధికి సిద్ధమై వేచియుందముగాకని పార్థింతము.

29-8-1986

సంపాదకుడు

హెదరాదాదు.

వేటూరి ఆనందమూ రి

## వి షయసూ చిక

|     | Design and the second s | 1  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1.  | Independence Declaration  —Master C.V.V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
| 2.  | Yoga Courses: Merchery to T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4  |
|     | My Self and Master Yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7  |
|     | -Dr. G. Balasundara Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| 4.  | A Talk with Sri Prabhakara Sastri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9  |
|     | -Dr. G. Balasundara Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| 5.  | Some extracts from the Master Yoga Journal:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
|     | Our Master and Our Yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 12 |
|     | _N B.V. Ramamoorthy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17 |
|     | Reminiscences                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17 |
|     | -T.S. Sankara Ayyar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 21 |
|     | Return of Master C.v.v.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21 |
|     | -Mannava Hanumantha Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 23 |
|     | Master's View                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
|     | —P.S.R. Sarma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 26 |
|     | New Yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
|     | _E. Vedavyas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 30 |
| 6.  | Glimpses on New Yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
|     | _D. Narayana Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 37 |
| 7.  | A Letter from D. Mahadeva Ayyer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39 |
| 8.  | From a Circular News Letter  —T.S. Ramanujam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 41 |
| 9.  | The Etheric Matrix  - S. Narayana Aiyar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
|     | au I - Dia lan Poquiations                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 48 |
| 10. | Third Name                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 53 |
| 11. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| 12  | Essence of the Master's                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
|     | Yoga line - P. Narasimham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 55 |
|     | - F. Malasillilaili                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |

| 13         | K.M. and O.M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | 78 |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|
|            | - IVI. D. Sesnagiri Rao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 58  |    |
|            | . News Letter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 60  |    |
| 15         | . A Medium's Letter<br>Nadi Verses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |    |
| 16         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |    |
| 16         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |    |
|            | Sighted a Comet  - V. Prabhakara Sastri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 67  |    |
| 1.         | లేఖాంశ్ములు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |    |
| The second | — వేటూరి <sub>[</sub> పఖాకరశా <b>స్త్రి</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1   |    |
|            | CONTRACT TO SELECT THE PARTY OF |     |    |
| 2.         | ఉభయకుశలోపరి<br>/ 5 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5   |    |
|            | —ව් <b>න</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | 9  |
| 3.         | ్రపథాకర ప్రవచనములు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4.1 |    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 41  |    |
| 4.         | గురుదేవులు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 45  |    |
|            | —మైనంపాటి వెంకట స్టుమ్మాణ్యం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |    |
|            | గురుదేవుని మహితోకులు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | EE  |    |
|            | - మైనంపాటి వెంకట స్ముఖ్యం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 55  | 7  |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |    |
| 5.         | గురుస్సా జాత్ పర్మజ్మా                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 57  |    |
|            | —ლბვმ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |    |
| 6.         | N.R.B.V. อื่อ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 70  |    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10  |    |
| 7.         | నాడీకారుడు చదివిన కొన్ని పాటల సారార్థము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 75  |    |
| 8          | మాస్టర్యోగ సాారాంశము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77  |    |
|            | — ဆက်အားလို လ်ပျည်ဆာဥ္မွ အေရွဝ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |    |
| 9.         | [ast as a m (vois)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 80  |    |
|            | -క <u>ొ</u> త్రామకోటయ్య                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |    |
| 10.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88  |    |
| 11.        | వేటూరి (పభాకరశాన్ర్రిగారు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 99  |    |
| 88         | —ఎక్కిరాల కృష్ణమాచార్య                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | 4  |
|            | υ ω ν μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ μ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |    |

## Independence Declaration

THE PARTY OF THE P

-Master C. V. V.

From birth to death all are adopting certain methods chalked out by our fore-fathers after careful and deep study of Sastras. There are classified codes of behaviour and modes of worship of the Lord Creator for the different castes. As a chaste woman supports her husband in the career he deems fit for his life and follows, so also we are following those codes of behaviour without any attempt to develop our wisdom. We are doing what we should to maintain a family life and support our children; and when old age sets in, we while away our time with the thought that we have done our duty in this birth; we should have a good future and also a good next birth. By leading such a life we are not able to understand the cause of creation, why we are born, how many births are yet to be taken, what is the goal of all this and why and how our children are born through us.

There is no time in family life to investigate and get wisdom from these questions; how can we get at so lution without pondering them; we only feel that we are not able to know the answers to these questions and pass our life time blindly. Proper steps should be taken. Some time should be devoted for investigation and realisation. With the object to make all understand easily this Society was started.

Certain methods are given to us to get wisdom, to pass on our life time without difficulty, to worship the Lord in the way our elders have prescribed and establish our mind in immortality. It is very difficult to follow these methods. Moreover they are to lead to further births.

The secrets and the cause of creation are taught here in a simple manner to make one a wise man however ignorant or poor one may be. Ways are being paved to give all wisdom during family life itself without discarding it, to be without disease, old age and death. Not only we but also those who are closely associated with us will enjoy these fruits.

All will agree that practice of Yoga is necessary to know who we are, why we came here and where we are going. It was made out by Yogis that Yoga must be practised with the power of Kundalini. In this process different methods were formulated and it was declared by Pathanjali Rishi that Raja Yoga is the best of all. This is also being called Ashtanga Yoga.

By this method of Yoga at the time of the cessation of expiration if the Kundalini power begins to work in ,he body, outside consciousness will cease, and a state of samadhi will occur. It is very difficult to attain this state and it is more difficult to prolong that state. It is stated as dogma that if it (cessation of expiration happens and the Kundalini begins to work in the body) so happens the Kundalini will enable one to attain the pure state by stages.

The object for doing so is to follow the conclusion of our elders that this mortal body is fit for nothing, and it is subject to decay, and that we must purify our astral and destroy the ideas of the past that come through mental reflections, and attain the pure state. It is clear from this that we connot realise the Lord with this body. Moreover, our elders have named this creative order as Sankhya Patha, the Vedanthis state the creative order in a different way, that all are taking place in a conscious state. Some others say that the personified Lord limited in shape and forms has created this universe as a sport for him. And when we think about what others say we get a doubt as to which should be followed.

The cause for all these should be one: To realise that there should be only one way: When it is so why are

different schools of thought formed by members of different religions. Is it not also a creation of the Lord? It is not wise for us (in India where such doubts are existing) to determine our future by realising our present state and perceiving the secrets of creation? Will it be wise to try religion after religion without any practical experience?

This Society is started for the above reasons with the object of making all human beings without any exception to realise the Lord within this physical body through the wisdom revealed by Kundalini in a conscious state and make them adepts by enabling them to clear their doubts through internal interpellations.

(Sd.) C.V.V. MASTER

The Yega School Friend's Society, Kumbakonam, Estd. 1910

[Courtesy - Master Yoga Journal.]

సీ. ఆద్వైతము సాషద్విరుద్ధము దీని కిది విశిష్టాడ్వెతు రిష్టపడరు ద్వైతు రిట్లు వచింతు రీతీరు బాదరా యణసూత్ర ఫక్కికి నన్వయింప దుపనిషదర్థ మిట్లు పరిస్పురించు వి ద్యారణ్యు రిట్లు భాష్యము రచించి రిందు మాగురు లర్థి మిట్లు కల్పించిరి పలువురు దీన దప్పలు గడించి

రంచుఁ బెదపెద్ద పండితుల్ స్వానుభవము లేని చదువులు వినుపింప బూని రెందు నెందు గాంచిన నతనికి సందియంబు డిందు పడదయ్యే హెచ్చయ్యే గొందలంబు.

(దివ్యదర్శనము - వే.(ప.)

## Yoga Courses MERCHERY TO T.

in start to strong whitesaidh - Frenchus 35

this did and act beings of walkers

to an interest to the form of the property of the section and the section of the

tod til 10 - 1 bro. I till til meliten ble bele for i et ligter om

the formulation out andone repair several actions as the

#### Merchery Course

VIII of BRIDE ST.

- intimetricity in the section of 1. Merchery M.R.O. Lordians
- 2. Key frame good
- 3. Drowned Seemb angle.
- Halt leap spark.
- 5. Scene walk using.
- 6. Walk attend.
- 7. Using watch.

#### Sub-Division

- Commit pressure angle.
- 2. Ground wait throughout.
- 3. Drowned spark scene spirit.
- S Course (11+3)
- 'H. B.' Course (16+4)
- 'K. R.' Course (46)
- E. Course (38) 5.
- 6. T. Course (82)

["22-1-1922, ఉదయం మర్చరి 2 నేమ్ దగ్గరనుండి ఆరంభము-V. P." — శ్రీ ప్రాకరుల కోర్పు బుక్లో మీది నోట్కలదు — సం.]

[These were some of the Courses given by the Master and practised by the Mediums. From the hand written note

Stood a benefit treated to the Y

Other House and the Control of the C

to practise this course on 22-1-1922. We have in our archives an explanatory MSS note (14 pages) in Tamil on this Merchery Course (7+3) names of which the first page is reproduced here.

Practising Mediums were told of the duration of the course and the time to be taken for practising each name with rest in between—Ed]

#### **Explanatory Note in Tamil:-**

1. మెర్చరి ఎమ్.ఆర్.ఓ. లోర్డియన్స్.

మెర్బరి ఎంగిర సెంటర్స్ శరీరత్తుక్కు ఇరుక్కు ప్పట్టనూష్మ బాగ తైన్ వేలై ముశువదుం కాన్షన్స్ స్టేటుక్కు అరిందుకొళ్లకురతన్మైయే కొడు కృప్పట్ట శెంటర్స్ ఆదిల్ స్పిరిట్యుల్ లైనిత్ కొడుక్కప్పట్ట గాస్ స్పీరిట్ ఎలక్ట్రిసిటూ ముదలాన వర్కుగళ్ actual ఆయ్ physical sight ఫార త్కుక్కళ్ పార్కిరడై శరీరత్కుక్కళ్ వేలైశామ్మ్మ కొడర్చిత్తు పార్క్షిన సోర్స్ ఆప్పీడి కొడర్ఫిక్కిరదు ఒప్పొదు స్థూల శరీరత్కుక్కుం ఎందెంద గతి మార్గయాయ్ పరవచ్చెయు ఆదియిల్ ఇరుక్క్షినదో ఆందకురిప్పు స్థాన తై కండు వేలైశమ్యుంపడియాన తనైబైయై కొక్కడుత్తు కాణ్గై పడుతుక్క్షినదు.

ఆడిల్మున్ ఎందఖాగత్రిల్ తొడచ్చిక్కిరదు ఎ నాల్ హితు ఖాగత్రిర్తు కిశ్ సుషుమ్నా ఇదా పింగళా ఒ ను శేరుహిరబాగత్రిల్ పింగళా nerve ల్ మున్ ఆడిల్ vibrations తొడర్పిత్తు పిరహు ఇదావుక్కు క్కుడుత్తు కిశ్ కుండలిని ఖాగత్రిన్ వరైయిల్ ఇంద merchery యిన్ vibrations కుడుత్తు కుండలినియై మేల్ కిళంబచ్చేయ్గిరదు.

సెంటర్సాయ్ ఉర్పత్తియాహి అతివేగమాయ్ అందస్థాన త్రిల్ నడక్క్షిన వర్పైప్పారు Ground నామ్వన్ద Causes ఎన్న వెబ్దు direct లింకిల్ Consult సెయ్కిర కాలత్రిల్ ఆతివేగమాయ్ నడక్క్షిన work గళై నీరు త్ర పేండు మెంగిర reply ఆరిందదు. ఉడనే Ground తన్ స్థాన త్రిలిరుందు wait ఎంగిర సెంటర్పై వెళిప్ప డు త్రి ఒరేవేగమాయ్ ఇందవర్కు గళై నిదానప్పడు త్రివైత్తువా ఎ[ను ఆనిప్పిట ఉడనే Wait కిశ్ Physical form (పాగం) వరైయులుంపోయ్ అందవర్కై చట్టు నిదానమాయ్ నడన్కవైత్తు విట్టు return actions ఆయ్ వరుంకాల్ wait ఎంగిర Centres కుండలినియై క్రండు Throughout ఎంగిర centres formations సిలదు వర్క్ సెయ్యుం పడి యానస్ట్లు Conscious తన్నైయిల్ కుండలినియై వైత్తువిట్టు Throughout Columns క్కుశ్ return action ఆయ్ ఉర్పత్తి స్థాన త్రిర్కువందు విట్టదు.

#### S-D. 3. Drowned Spark Seen Spirit

Drowned ఎంగిర Centres కుండలినికిశ్ భాగత్ర్ పింగళా భాగ త్ర్ ఉర్పత్తియానదు. ఆదు ఎంద Source క్కుశ్ నామ్ వేలై సెయ్యవేండు మొద్దు direct link ల్ పార్కుం కాలత్ర్ Throughout ఎంగిర Centres క్కుశ్ చేర్ను కుండలినిక్కు ముఖ Conscious కొడుక్కవేండు మొద్దు తెరిందు కొడు తదు.

ఉడనే కుండలిని స్వయ Concious వందు ఒరు Spark State ఇల్ తన్ రూపతై ఎడుతుక్కొండు పార్కుంకాల త్రిల్ ఆనేక Source గళ్ మారి విట్రదైక్కండు ఆతి ఆకోచనై యుడన్ ఒప్పారు ఖాగ త్రిన్ సోర్సుక్కు ఒప్పారు సీన్ఫోట్టుక్కొండు ఆదిన్ స్పిరిట్ పవర్ ముఖవదుం కాట్టు పోరా టైతై కొడుక్కుతు యర్పితదు.

### My Self and Master Yoga

textonical reservation with the context of the best heart to the

-Dr. GALI BALASUNDARA RAO

Master C. V. V. was born on 4-8-1868 at Kumbhakonam and left the physical body on 12-5-22. I was born in 1913 in a village near Vijayawada. Till 1942 I have not even heard of his Yoga. In 1942 I associated myself with Vyjayanthi a film producing concern and its Managing Director late Dr. Durga Nageswara Rao. He used to tell me how the late Veturi Prabhakara Sastri used to effect miraculous cures of incurable diseases by his yogic treatment. Whether I believed in God are not I have not much belief in these Mantras and tantras, Yogas, Etc., at that time and I used to listen and smile, within myself. One day Dr. Durga Nageswara Rao told me how he developed a stone in his kidney and how he was told to go to Sri Prabhakara Sastry and try his luck. Then he was prepared for removal of the affected kidney surgically. Sri Prabhakara Sastri was working in the Govt. Oriental Manuscripts Library and was staying in Venkatarangam Pillai Street, Triplicane, Madras. Dr. Durga Nageswara Rao, rushed to him for treatment. Praying to the Master the stone in the Kidney was actually delivered out. Dr. Rao had agonising pain and severe bleeding. But these are nothing when compared to the risks involved in Nephrectomy i. e., surgical removal of the stone in the Kidney. He had X-ray photos of Kidney before and after this treatment and after this form of treatment picture did not show the stone. I would have

laughed at it as a story if any other person than a leading medical man had old the same. A few days later Doctor had severe attack of sacto rheumatism and was suffering a lot. Any amount of medication did not do any good. We heard that Prabhakara Sastry garu had come to Madras and I was asked to bring him. I went to Sastri garu and brought him. In two prayers the entire pain of the Doctor disappeared. By that time I my self was qualified in Medicine but did not commence my practice and I was very keen about the film Industry. As a student of Science I was flabbergasted at this feat and began wondering what is this unique treatment? Whom he prayed and what was the prayer? Unlike the other miraclemen there was no publicity or literature about the new yoga or the Master who was its author. I had a series of talks with Prabhakara Sastri garu, and was not any better to know about it- He told me it is an experimental yoga started by his Guru, Master C.V.V. It is not any Mantra or Tantra. It is based on LOVE principle i. e., Supreme love for the suffering. In that it resembled very much of Christ's love for suffering humanity and that of Christian saints who used to produce miracles and cures by simple prayer. He never told anything more and simply said "Pray God and you too will have that power" I prayed but such prayers did not result in any cure.....

[An extract from his article on Yoga - Ed.]

of the same the characteristic of the settle to the settle

to elavernes i incipilis . - I with a felicable in the lave a suit entit

wonds and and var-16 bar set - Standille outsing sale of

to: mind-saids frether book hapming out that suple This explain this explains

OVER BIRGORIAL ELECTRICAL ORD WEIGHT TOTAL ALIENSED THE BEING

STREET FOR HOLD TO DEFINE THE TOWN THE RESERVE OF STREET

### A Talk with Sri Prabhakara Sastri

and the contract of the contra

-Dr. GALI BALASUNDARA RAO

I heard a lot about Sri Prabhakara Sastri garu. He was a scholar in Samskrit and Telugu. He has got a lot of proficiency in Dravidian languages. But my interest at that time was concerned with mostly Yoga. So I quickly narrated about my initiation and subsequent exercises and began wondering how the utterance of few sounds could produce so many changes in the body and why other mediums did not get such violent reactions. Then he coolly remarked "how do yow know that others wont get the reaction". I said none of my co-mediums are having them. Then he told, Master C. V. V. has applied severe tests and selected first batch of mediums and he used to conduct tests before he gave courses and some of the courses were not given to some people. And those who were not given grumbled. They had severe burning sensation all over the body, developed high temperature and unable to bear they used to plung in Maha Maham (The big tank in Kumbakonam is called Maha Maham tank). Then Master gave treatment, and brought them home. This is an experimental Yoga, that means the final form of Yoga is not finalised. By his own experience Master C. V. V. came to the conclusion that by uttering certain sounds he could influence the Origin No. 1, and affect changes in Cosmos and equalise the body's nature, intelligence, outlook, strength and other qualities of human beings so that this earth consists of only people full of love and sympathy and affection for living beings and perpetuate the individual's physical and mental. Then I said from times immemorial from the dawn of history

people who were being born met death. Of course Puranas mention people like Dasaratha living up to 60,000 years, but at the end of 60,000 years they died Life time-longevity can increase health of the individual .... it is the science in general and medical profession in particular. But by the same science that matter can neither be created nor destroyed. So it can only be transformed. So death is absolutely necessary for birth. If people do not die the world will get flooded with human beings. Is that the aim of the Master?- Sastri garu controlled his rousing temper and remarked "surely, these doubts should have occured to him and he must have had his answers. If he has not got answers he would not have started the line. Your laws of conservation of energy and your science is highly limited. The more and more you know about Cosmos the less your doubts become. A small fly covering 10 yards above the earth cannot find what a pilot in an Aeroplane covering the sky can find. Your vision is too small. Great intellectuals, scientists, Doctors, Judges and scholars have all raised doubts and after satisfying themselves became mediums and having become so, followed Master's instructions. It is a matter of research. According to the findings and reactions of the Mediums, Master C. V. V. altered and modified the courses and methods and when the line is perfect He will direct his mediums to supply the current to all others irrespective of caste, creed, sex, religion and nation and thus establish what is called Merry-Life. At that time the body tissues will not be subjected to decay. When the line becomes perfect what is called physical touch will come and revitalise the devitalised body. Anyway it is the business of Master C.V.V. and people who believed him and followed him - it is not ready for propogation yet. You are having violent reactions you say. Human body will respond to sound by SAMSKARA of many thousands of births. Without that Samskara no sound can affect a body. Master C. V. V. said he would initiate 250 people more selected by him and without their knowledge.

C.V.V. is the embodiment of Love. He was a stern disciplinarian and mediums who disobeyed his instructions were very severely punished by voilent reactions and even insanity. I recognise only one Master and that is Master C.V.V. Your manner of prayer is utterly wrong. Nobody has got a right to add to his own initials as far as I know. I would advise you to just say 'Master C. V. V. Namaskaram' and do not say any other thing and observe what happens. There are many forms of prayer said even by Master. If you stil get violent, asymitrical, painful reactions it is not safe for you to follow the line. But I don't think that those reactions will come. Just to convince Heretics this Namaskaram and the treatment methods are invented. When we treat sick we ask them to pray to Master or PARAMATHMA to be merciful and give them cure and nothing untoward is happening to them. This is what I feel. I have no right to initiate. I don't recognise that right in any other individual. I don't call anybody my Sishya, that is all. Master's mercy and love will be showered on all human beings irrespective of their being Indian or not. Now let us not discuss this thing any further." I listened to this long statement spell bound. I distinctly remember the occasion and I think I have faithfully recorded to the best of my memory what I heard from him. I requested him to give me permission to meet him whenever He comes to Madras or whenever I happen to go to Tirupathi. For the first time in that interview Sastrigaru hardly laughed and putting his hand on my shoulder with a definite and reassuring smile remarked "Certainiy no such permission is necessary, you are welcome".



## Some Extracts from the Master Yoga Journal

to the state of the party of the state of th

#### Our Master & Our Yoga

.....On Tuesday the 4th August, 1868, in the second quarter of Dhanishta Natshatra, Master C. V. V. was born in a Telugu Neogi family in the opposite house to Kamakoti Peetam. His full name is Consupati Venkatrao Venkasamy Rao. His father's sister a widow, had abundant wealth without heirs. So he was adopted by her and brought up in pomp and luxury in Srirangam. He learned Tamil, Telugu and Sanskrit, besides English and mastered them. He also showed keen interest in reading Vedas, Purana stories, religious myths and Upanishats and understood them clearly. Even though he has read the causes of birth and death, they did not satisfy him and he would weap like a child at the sight of a corpse. In his attempt to get answers to his queries from within, he succeeded in getting satisfactory replies. When he put the question to himself "Who am I?" he got the the reply that all have evolved from him and so he realised that he himself is the Brahmam.

He also realised that if perfection is to be got his original sakthi should be got within him. For some time he was in search of his original sakthi, and found out that Madam Blavatsky — the founder of the Theosophical Society—was his original sakthi. One day when Madam Blavatsky was delivering a lecture in the Theosophical Society buildings, Adyar, Madras, Master happened to be there. He attracted her life; and when it realised that it is being drawn by its original Siva, it gladly came into Master's control. After this incident Master brought her to birth by his power of Yoga through one of his relatives in Kancheepuram.

His first wife happened to disappear when he was 36 or 37. Within this part of his life Master expended a considerable part of his property for his Yoga investigations and maintaining his family life. Now it came to his memory that his original sakthi which was brought to birth in Kancheepuram had attained the age of puberty. He married her-Vencamma by name-before the shrine of Venkatachalapathy in Tirupathi. He drew within him the original sakthi from this wife and made himself full, At this juncture he was enlightened that there should be only one cause for this evolution and to realise that one, there should be only one way. As he expected, the Halley's comet came to physical sight and swept the earth with its tail in 1910. When it touched the earth, Master created a vacuum within him and filled Halley's Cometary energy. Now he realised and established that he is the one when all lives join.

I think you know that a male or father conceives for 3 months and the female or mother for 9 months. The life having the intention of coming to birth stays on a father's head and collects substances for three months to form a seed to be deposited in a womb to be born for its living. This period of three months for collecting substances to form a seed is called "Male conception for three months".

But Master made the experiment. He himself collected substances within and formed a seed without the aid of any life. He deposited it in his wife's womb and introduced a part of his own life in the child's body when it was born. And during that child's short span of existence for 1-1/4 years, Master got a very clear knowledge about the evolutionary order from it fhrough its reflections.

Now the Halley's Comet began to go away from human perception and the existence of the child became critical. Through his Yogic power Master sent Mr. Sundaram one of his relatives, to Brahmam (His own Astral) to get life for the child. This man went to Brahmam in trance and found there the same figure of Master C.V V and cried in astonishment "Here also I am seeing you". When Master heard this, by his

power of Yoga, he immediately transformed that figure of Brahmam into an old sage with moustache and beard and asked Mr. Sundaram to see him once again. Now Mr Sundaram said "No, No, the figure is with moustache and beard". Then he told Brahmam "Master wants Prana (instead of Life) to the child. Brahmam said "GRANTED". As there was no limit for the Life either in petition by Mr. Sundaram or grant from the Brahmam, it became unlimited.

Before he returned, the life of the child which was in a critical stage got separated from the body and began to ascend and met Mr, Sundram in a tube returning with the grant of unlimited prana to Master. As the life of the child got liberated from the body it was of lighter density than the life of Mr. Sundaram in body. So the child's life began to push upward the life of Mr. Sundaram in body and hence the life of Mr. Sundaram in body below began to struggle for existence, Master noted this and immediately sent his wife upto the level where the lives of Mr. Sundaram and the child were in struggle. When the life of the child saw its mother it had an attraction for her and left Mr. Sundaram and as per Master's directions the three lives were made to turn in the tube. When Mr. Sundaram came below he was directed to get down immediately and brought back to his physical conscience. Then Master himself had to go to that place and made his wife to loose her individuality and let the child's life go up and sent her down. The life of the child joined Halley's Comet which was fading away from physical sight.

The Master reached Brahmaranthra and saw the adamantine door. He knocked on the door. A sound came "Who are you"? Master replied "I am". As both the sounds were of the same voice the door opened. Master saw himself there and got full Realisation "That He is THAT".

Now Master was in possession of the unlimited life got in a chance by the mistake in asking Brahmam life for the child. The possession of the unlimited life provoked him and was struck with an idea, "Why not this unlimited

life be suplied to all limited lives that got separated originally from him and make them also attain a state of perfection and bring the evolutionary order to an end?" Then he absorbed himself in finding ways and means to materialise this idea which was original. That is way, in the beginning Master has called this Yoga "An experimental Yoga". He noted the debility of the physical bodies to bear the pressure of the unlimited life, the existence of foreign matters in the body giving trouble to it, and the defects and effects caused by the irregularities in the respiratory system of the body. Then he visualised how a perfect human form should be. He planned to work to convert the existing bodies to that perfect state. He gave for practice courses consisting of his plan from Merchary to Haller, M. Courses and Olidere New Model pituitary Regulation to get all the wisdom and power to attain that perfect state.

Then he tested his disciples how far the course names had effect in them. He found no change. This led him to the investigation of the dormancy of the courses he gave and found that the planets under the control of the Trinity who, even though they were created and nominated as Governors by Him, had forgotten His existence and are thinking that they are the Supreme of all forces.

This was a great puzzle to Him for some time and it struck him "when it is said what all takes place in the universe is also taking place in the body, why not an artificial change in the body should not have its effect in the universe?"!!

And he found it so in his experiment with the planet Venus-Sukra-when he made a small change in his body. Before doing so he connected himself with the central idea i. e., the Astral of the planet Venus and wanted it to have a change in its present working order and act as per his directions. As it did not give heed to his repeated requests and his final warning that he would check it, Master gave certain names to his disciples for practice. There was no symptom for the coming of rain. But to the wonder of all a great lightening and thunder was seen and heard and a

big crack was formed in the central arch of the old bridge across the river Cauvery, which was rectified three years ago. At once Master told that a scratch was effected in the planet Venus by the power of the prayer done and to the great wonder of the disciples an American Astro Physical Research Journal published after six months that a portion in the Planet Venus was scratched.

After this incident realising the effects by Master in the Venus, the other planets obeyed him in terror to act as per his directions and assured their full co-operation to execute his plan. Soon after, the mediums were given the planetary courses and planetary leading names for practice to distil the destructive qualities in the planetary courses and let down their contructive qualities only on the humanity.

Finally Master was planning to let loose the unlimited life under his control to brood over the earth and its inhabitants, just then he realised that the inclination of the earth disqualifies it to bear the perennial flow of the unlimited life and that the earth would collapse when it received its pressure. Then he gave Horncover Regulation to protect the earth from outside collision, and Olidere Regulation to bring the earth to vertical position and make it to attain stability from its state of debility.

Day by day Master was feeling more and more pressure of the unlimited life under his control and it made him realise that it would not be possible for him to further resist its pressure because his body had come out of the cosmic order. In the end when he found the work of the Olidere course incomplete he separated his life from the physical body and continued his activities from the etheric field.

Usually there won't be water in the river Cauvery during the month of May. On the second day of Master's disappearance without any previous intimation and to the astonishment of all a flood came and the bony remnants of the burned body of Master was let go in the river.

From the beginning of Yoga on 29th May, 1910 upto the date of his disappearance on 12th May 1922, it is stated that Master conducted the Yoga for a period of 11 years, 11 months, 11 days, 11 hours and 11 minutes. Eleven sounds as Love when.

During the penultimate General Call, Master asked his disciples which would be the wonder of wonders in the World, Every body said something which struck him as wonderful. After getting replies from all the disciples present then, Master said "Suppose a man dies, his body cremated and the bony remnants dissolved in the River Cauvery and if that same man returns in his physical body after many years, won't this be the wonder of wonders?!" Through this talk with his disciples, Master exposed his plan of disappearance and re-appearance.

matters with knowledge for the mental development of creatures. Master has said that His Yoga was started with M the advent of a Comet, and the same will be completed with the advent of another Comet. As it is very clear that is Master will give his physical reappearance with a Comet's leading to the physical sight.

which runs as follows: "when Master requested the king of AsyttroóMlemaRo.V.B.N.e. work of this Line to the earth, how he suffered, when he refused to obey is beyond my powers to describe." So, as quickly as Sukra obeyed them so also, this Line's work would get completed without previous intimation. It may be clear from this how Master had a clear intimation. It may be clear from this how Master had a clear

## Reminiscences head to be det bad to be simple and gold and gold with the polaries sukes had to be checked

Early in the year 1918, in the course of a talk with the son-in-law of the Master, who was my friend, he told me that Master had asked him to apply for leave and stay with Him as his life was in peril. This request was not complied with, as he said to Master that, if not for him, atleast for his daughter's sake He would save him from the impending peril to his life. Master then smiled and said below shall leave it to your choice'.

It was 23rd July 1913 (Friday evening) when Master took up the great task of controlling the planet Sukra as he had to lead this Line's work onto the earth. By a sort of telephonic sounds, to which replies were recorded in telegraphic waves, the planet Sukra was urged to lead the Line's work on to this earth but the planet refused to obey not knowing from which source the mandate came. On which attitude of refusal, the mediums assembled at the Yoga School in the evening for their practice were given a new course which I remember ended with the following words. "Yellow flowers electric falls." This was called Sukra's check. As the words were uttered by the mediums, a ring cloud formed itself on the sky over the bridge on the river Cauvery closeby, a thunderous sound was heard and a lightening struck it leaving a crack therein. Immediately the planet Sukra surrendered as he was electrically whipped up by Master and the leading of the planetary work by Sukra commenced from that day onwards. The next morning in Madras the Master's son-in-law who was employed there in a Government office living in Triplicane took ill seriously and died. Inspite of timely medical aid, he could not be saved. I was also present at his funerals in Triplicane.

A reference is again given to this incident in the Nadi which runs as follows: "when Master requested the king of Asuras, (Sukra) to lead the work of this Line to the earth, how he suffered, when he refused to obey is beyond my powers to describe." So, as quickly as Sukra obeyed them so also, this Line's work would get completed without previous intimation. It may be clear from this how Master had a clear vision of His losing His son-in-law of which he was warned when the planet Sukra had to be checked and asked to carry out His mandate which He thought was necessary to bring the "Merry Life" to the earth in futherance of His Yoga work....

On 24th August 1919, we were all asked to attend the head quarters, as the planet Mars (Angaraka) was to be controlled on that date. We were asked to get up, take our oilbath in the cool-water of the river Cauvery and be ready for

practice exactly at 4 a.m. One old gentleman, a co-medium, asked for hat-water for his bath which was refused as, only those who carried out His instructions, would be given the Angaraka Link. Everyone obeyed. Like a kindly mother He had made previous arrangements with a hotel keeper who gave us our tiffin as with an empty stomach we cannot do any practice allotted to us. It was exactly 4 a.m. when we were given the link-name in the Angaraka course.

When the name came to be uttered, I felt the force ascendisg like a heated crow bar through the spinal column with a twist upto my neck. The force subsided when the practice came to an end. Others also had a similar experience and in the evening when all of us were asked to assemble in the hall, He told us that, from that day on, He will become, the Mantra Devata of the universe etc., those of us who might be wearing any Rakshabandans etc. might convert the same into some other ornaments (meaning thereby that no evil-spirit would assail us thereafter.)....

In the general call in December 1921, some two hundreds of the mediums assembled. Some Andhra friends, who were there were dressed in their thick Khaddar cloth and were talking very enthusiastically about Gandhiji.

Master was a little disturbed at their attitude as it lent colour to politics. He then observed as follows "Friends! Do not make this a political institution as this is purely a spiritual one. I want also to tell you that the Swaraj which Gandhiji wants to give is not real but what I will give to you will be Real Swaraj of which you may not now know the real import." He further added that 'people are saying that I am doing Kumbakonam but I want to tell you that I will not only do Kumbakonam but also Mayavaram."

To a further enquiry, as to how long this work would take to complete, He replied, "I myself do not know but this is a truth experiment which shall never fail. I am seriously thinking whether one medium at least will follow me and if one does so, this Line will complete itself just like Bagirath who brought Ganga into existence. You can

go and proclaim yourself that you are the disciple of Master. You will come to know for yourselves the date of the next call in your place. Please follow".

We all took leave of Him with a sense of parting of a father and son, but with the added feeling that He was more than a father to us since He gave us all a quantum of energy which is inextinguishable, which we are still carrying on with us and which we believe will light the entire solar-system with a blaze unseen before med and add nadw

Towards the close of January 1922, Master called in a wind disciple who was then maintaining a register containing the name and the number given to the mediums and said "Mr. M. The number of the last medium to this date is 748 is it not? Please give the next number i.e. 749 to Sri B. as the list seven times greater than his father Sri K..."

On looking into the Register Mr. M...found out the number given to the father of the medium, ie, Sri K... was really 107. This is an instance of the fact of His statement that our Line's work is *Mathematics*. In this connection He had initiated in all 752 numbers. Of this 616 are male mediums and 136 female mediums. This, No. 616 has to be interpreted in the following manner "Every one must become of the age of the Sage Markandeya who got a boon from the Lord to live *Sixteen years recurring*. It was 12th. May 1922; 3 p.m. when Master experienced heart pain which increased considerably ending in his leaving the physical.

Sri K. H... who was initiated by Master at the direction of a Sidda and who had come from Hyderabad sat by the side wof Him and gave a treatment saying that his treatment will be effective but it was of no avail. He fumed and fretted but all to no purpose.

We received a letter from our friend Sri P. N. who was then a professor in the Government College at Kumbha-konam. It contained the following words: "In spite of our in

best efforts, the Pure did not stand. We all expected a miracle which did not occur".

Those days were full of despair for us as the Ship of which He was the Captain had to sail without Him.

On receipt of this letter, some of us assembled in a room in Pycroft's Road, Triplicane. To a suggestion then made by me, we all decided to practice with eyes open and that, if we got the Namaskarams as before, we shall carry on with our work till the end of our life. we all got it as we desired and we were continuing the practice. Then on the 13th day of Master's demise, the great Bhujandar Nadi came to our help which kept us on keeping us still with our faith abiding in us with the same intensity. Gradully other Nadis also came to our rescue and confirmed the fact that the Author of this Line is Brahmam and that He has taken an Avatar to rectify the defects of his own creation and that He will be back on a day and time to be announced to us previously.

\_\_T. S. SANKARA AYYAR

make Strongering the strongering to the contract of the

#### Return of Master C.V.V.

In this New Yoga is a scientific Yoga. This three sacred letters C V V be stated that they signify that as we, as so many jeevas should aim to see all jeevas as verily our selves as ONE Life in their unty (See we, we). They represent not the mere old saying "Know thyself" they proclaim the more comprehensive unity of life. The methods and means of this Yoga are entirely new and cannot be found in the literature or philosophy of the cosmos.

distribution this is the hughest to be known is Can.

samet, spid \* anemerasion tearle \* em dalvi, exont book land.

blacke aget " 'saferw section to attend of the Acord tirt of artest

President and designation of the property of the property of the state of the state

He announced that salvation for mankind would be possible only through the Direct Line principles laid down

in this Yoga, circumventing the intervention of the planetary influences on earth and on humanity. He also bade the planets in 1918 to fall in line to work out His Grand Scheme. Generally we see a difference between science and philosophy. Science is believed to deal with facts and philosophy with ideas. But ideas were themselves fiction. the most irrefutable fact is our own existence. Can we understand and realise immortality as a fact of existence? It is easy to be a sceptic. But sceptcism does not pay in the long run. Three is an unbridgeable gulf between matter and spirit, body and mind and the physical and the psychical. Individual cells are centres of activity that are derivative. There are constituent elements of immortality.

Modern biology offers no satisfactory explanation of life's phenomenon. The tiniest creature executes independent movements which a huge piece of mechanisam could not. The instinct is a mystery. The word immortality is not quite an appropriate one. The ultimate goal of life is to realise the ONENESS with the central core of Reality. Time and other categories of science lose value from this stand point of Oneness. Continuity of life or eternity will be suitable words for expression of immortality. There is a quotation "Man thinks the highest to be known is God, while God thinks Man his highest achievement." Sir James Jeans in his book Mysterious Universe wrote; "The world needs a mathematical God instead of a mythological God".

According to this Yoga earth is to bacome stable and is to have a ring like that of Saturn. The axis of the earth is 23-1/2 degrees slant and not yet settled and hence it is lurching in space spinning like a wobbling top. Earth has experienced many quakes from 1910. The earth quake which occurred in August 1950 in the Himalayan regions was so severe and scientists estimated this to the energy equivalent to that of the energy produced by 30 lakhs of Atom Bombs. We do not yet know how many degrees in the position of the axis is adjusted due to the earth quakes.....

possible outy through the Direct Line principles the Jaid out

-MANNAVA HANUMANTHA ROW

#### Master's View

....The "Plenty of Prana" that was brought by S.S. from Cosmos was first received by C.V.V.'s body which kindled his Kundalini (Even with this 'Plenty of Prana' the child could not be saved for more than 20 days.) With that realisation and with the information "to preach a New Line or Philosophy" through S. S. as a trance medium, Sri C. V. V. started "Yoga school" on 29-5-1910. From then onward Sri C.V.V. has become the Master and had run it till 12-5-1922, when he left the physical body. The Yoga he started was called Bhriktha Rahitha Tharaka Raja Yoga. During the period of about 12 years when he had run the Yoga school, it is said 752 persons were initiated by him and that there were very many intellectuals who had come from several walks of life. They were called 'mediums'. Master C.V.V. was getting all the instructions from M.T.A. to preach the New Line of Yoga and to run the Yoga School. Thus according to the available literature M.T.A. is the Invisible Master and C. V. V. the Physical Master. He is considered to be attending the working of this Yoga School, from the space "Albit portion", after his physical body, which was the space created for M. T. A. originally.

The following extracts from Master's notes throw some light on this.

"There in no difference in space to you. You may be here or a little higher in space. This space will be within a cover with all conveniences and you go from the space whenever you want or you wanted."

M. T. A. dt. 22-10-20

Master's Notes, Vol. II

"From the begining of the practice the "Albit portion" is created for the self to live, as on earth with all the enjoyments in it. This will be in a height. This is the Eternal space alloted to you."

M. T. A. dt. 31-10-20. Master's Notes, Vol. II.

GS-1-1-8-A-7-W

In Master's own words, "The aim of the New Yoga is the introduction of the New Life Principle into the human system which, as it is, the product of the existing cosmic principle, so that a new scheme into which the New Lifewave is introduced. This new wave works by creating a new structure of its own in the very centre of our nervous system, the cosmic nervous system standing as its outer sheathing, making possible our outer activities in their own way, without opposing the Cosmic Forces."

This Yoga aims at elevating human beings—The supreme Order in the Evolutionary Order—to the perfect level of Brahman, based on "Pure Love" and to let live all the human beings with eternal immortal bodies. Master promised this to all his mediums (disciples) who practise this Yoga for ten years with full confidence, undeterred faith and sincerity.

By 1921, Master C. V. V. was depressed for the delay in fulfilment of this New Yoga. M. T. A. had explained this delay as a change in programme for unknown reasons and that there was no question of failure of the experiment. As the experiment was begun by Brahmam Himself, it will continue and question of its fulfilment was a matter of time. Just as the commander-in-chief will not stop war in the middle, this war against the Cosmic Law to bring a change in the Evolution by making man "Immortal" will not be stopped.

The following extracts from Master's diaries will give us the reasons for the delay.

"About the delay, don't have any kind of depression. Even if there is failure in the confidence, the contract will show its work. The Earth is not in a state to bear the high pressure of the line of work and so it takes its own time to recoup it". White assertion with the

M.T.A. 6-11-20.

"The further working mode could not be traced even by me. The view must reveal by its own action." HITTEL BEEST THE LITE OF BEEST AND THE STATE OF

M.T.A. 20-1-21.

"As there are some works to be finished Re-Earth body, after that finish only, the Reaching should be given. If not, some collapse will cause the human form as well as the Earth Already many have found, There are many secrets which could not be revealed to public."

"We need not satisfy by sounds but to show in action as a living proof."

M.T.A. dt. 20-11-21

In the 16th general call (the last one) Master C. V. V explained his disciples that the purpose for which he had taken birth was completed. The Yoga had been established to find out a further step in human evolution. A seed was sown in them and it will sprout up at the ripe time.

On the 12th May 1922, Master C. V. V. left the physical body. Sri P. N., was present at that time and the following was recorded in his diary on that day.

,'The great Master passed away into silence at about 3 P.M. through heart failure."

"The "TRUTH" could not stand in this wretched Earth".

"END OF ALL HOPE" now to Earth.

After three days, the disciples encouraged themselves to continue practice 'since the event could be explained as the beginning of Hope and Promise."....

"Yoga Teach" and "Prana Treaf" are the two branches of the New Yoga. The first one "Yoga Teach" deals with the preaching of this New philosophy and the second one "Prana Treat' deals with the curing of diseases. The founder of the Yoga, Master C.V.V. attended personally

to the teaching aspect and allowed all the mediums to cure the diseases. He didn't allow anybody to do any praaching work. He had initiated 752 members in this Yoga Line. The expansion of the Yoga had come to a stand still with Master's physical disappearance. In January, 1922 he even announced the closure of enrolment in the Line. As such all the disciples of Master felt strongly that no new member can join them. Even though the preaching of the Line was stopped with Master's physical disappearance, the curing of disease with the power of this Yoga was continued by some mediums. Among them Sri Mainampati Narasimham and Sri Veturi Prabhakara Sastry were well-known....

Bed ed alains for the carry our law termen and ben ben ben ben in the

bedistrictions bed are year bedistrict that the reads

-P. S. R. SARMA

## New Yoga

FS-FF-OF ST-ST-ST

...Master C.V.V's Yoga, (I deliberately omit the events in the life of his physical body) springs from a Universal need in the present Age for a rapid upward Development of Man on this planet. It therefore forms a logical sequence to all the world-wide spiritual movements which maked the end of the 19th century and the beginning of XX th viz. 'Theosophy, of Masters like Master K.H., Master Moriya and Djwal Khul as dictated to Madame Blavatsky, and again the Teachings of George Gurdjieff, P.D. Ouspensky or of another great Teacher (whose appearance in the world and his hailling from Russia have also been foretold py Blavatsky), and of a Teaching called SUBUD (Suseela Buddhi Darma) as revealed by god to the latest world Teacher Mahomed Pak Subuh or "Bapak" as his loving chelas call him.

This therefore forms part of a long and continuous tradition of Secret Mystic Wisdom, from the days of the Vedic Seers, from Vyasa to Aurobindo, and to Sai Baba, Gurdjieff and Bapak, culminating finally in the Teachings

of Master C. V. V. In this sense, the 'New Yoga' of Master C.V.V. is in every sense a 'New Yoga'— or rather "a Nuclear philosophy for the Space Age" as I have described it else-where.\*

The World is passing through a grave Crisis to-day, the effects of which are apparent everywhere in the mounting problems of Human life Wars, Strife, Revolutions crumbling of the old and the emerging of the New; all this is a sign for those who can think. It is a sign for a "Change of the Times". We are at the threshold of a New yuga, into which the world is passing and which was known to Occultists, of the old, as the "Aquarian Age". It marks the end of the Dark Cycle or the age of spiritual Midnight, and the heralding of a Dawn—Dawn of the age of Truth—a New Dawn in the Mind of Man, where the Sun of understanding will light up the present darkness of barbaric animal life revealing to him the real purpose of Human Life on Earth.

It is with this purpose, of the goal of Creation and the end of Human Evolution, that this New Yoga really concerns with. This upward step, is the need of the Hour. This can only be achieved by-hastening up or speeding of Man's spiritual progress. The New Yoga of Master C.V.V. gives the Key to (1) Awakening Kundalini which is the serpent that coils round the door that guards the secrets of Creation. (2) Opening up the Sahasrara Centre above the human brain. (this leads the Supermind of Sahasrara, down into the Mental, Astral and Physical levels). (3) Revitalizing the physical body with the Energies released from Above, giving a great 'Influx' of a 'Plenty of Prana' to the Sadhaka. This charges his mind, strengthens his body, stimulates his Chakras and leads up the Kundalini by a Conscious upward ascent by a manner unknown to traditional Yoga. In the Hata Yoga or Tantra Yoga the ascent of Kundalini to the Highest of Sahasrara Centre results in unconsciousness of the physical body, or in a trance like state, called Samadhi.

Vide "WISDOM OF THE GODS" - by the Author (un-published) which is a Synthesis of Science, Spiritualism and Religions, in the light of a New "Space Age" Yoga.

The body is in a catalepsy while Man is awake in the Bramha—consciousness. While it descends to body, man is asleep in the Bramha plane but awake in the bodily physical plane. This is what Gita refers to in the words "When the whole world sleeps in the night, it is day to the Samyami; and when it is day to the external world, it is night to the Muni".

The New Yoga of Master C.V.V. attempts to make Man aware in Bramha, with his bodily awareness un-impaired with the usual Trance—like Samadhi. The prajna or Consciousness is thus a many-sided or a multi-dimensional Universal awareness. Since I do not propose to write a Treatise here on Master C.V.V's New Yoga, I cae only touch upon a few salient features of it, as revealed to me.

Yoga of Direct Action: The first and foremost feature of the New Yoga of Master C. V. V. is that it does not involve any exercise, either breathing exercise, or physical exercises like the Adwaita Knowledge, or Buddhist Meditation etc., In fact, this new Yoga is not a result of any effort on the part of the Sadhaka. The Sadhka is entirely passive and surrenders himself, mind, body and soul, to the Master who commands the Kundalini of the disciple by Direct action. The Sadhaka simply makes a Namaskara or salutation to Master C.V.V. And at once, a force like that of an electric generator courses the body and flows through the Nadis, moves in the Chakras and produces a variety of experiences which vary from man to man. Karmic evils are worked out, brought into action and eliminated; bodily diseases long suppressed or forgotten are eliminated, or cured and the body given strength, health and vitality; and the supply of prana increases several times. Some reach an ecstasy, others get bodily movements quite out of the control of the Sadhka. Although the Sadhaka is quite awake, he will not be able to control or suppress these manifestations called, "action" by Master C.V.V. during the period of the Sadhana. The actions automatically stop as soon as the time of prayer draws to a close. The hours

for prayer are fixed 6-00 A M. and 6-00 P.M. as the Master always used to sit in Meditation in his Yoga School at Kumbhakonam. The exact timings are kept even to this day by literally hundreds of the "Mediums" as those Sadhakas through whom the Yoga of Master C.V.V. acts, are called.

"Automatic Yoga": This is the only automatic Yoga known in the world where, the Yoga Action is autonomous or is quite independent of the will of the Sadhaka. It does not depend on the duration or intensity of his Sadhana. No sadhaka can control, increase or decrease the effects of his action by his will or by greater repetition or even by sitting Y long. The actions stop exactly when they would like to stop, usually a few minutes after 6.00 clock ....

"Courses": Master C.V.V.'s Yoga consists of certain "Courses" which are kept extremely secret, and whose action on the mind and body of the Sadhaka is like electricity or atomic power. Each Course is a direct revelation to Master from the Cosmic 'Source' and directly evokes the effects or "action" on the mind and body of the Sadhaka without any effects on his part, or rather inspite of any efforts to stop it.

differed at one or two points from theosophical society's view as to the number of sub-divisions in some of the planes in all Master found 49 planes in between the Highest and man. Another important observation of Master was that every mon stands, in between magnetic tyre and it need special spiritual and scientific investigation. Regarding the feature as to the cause of creation, Master gave graphic description how at a point one paramanu splits itself into two. In the further action and reaction in those two halves one Paramanu was responsible for the first cause of the cause of creation. He described the two halves of the paramanu as the half cups And, the cause for the attraction in between the two halves as Pure love. This agrees I think in between the two halves as Pure love. This agrees I think

#### "Glimpses on New Yoga"

toled William Fill 9 60 F8 brie William Down hexit out revend but

to foodos ngo'i and or notherestan mi tie us bres suntesta

Will mining an mayer thank the apprint has not early early when the denies

Earth III - a had made adult a child and this indicate a tree air o

Sri D. NARAYANA RAO

There are many Yogis and Yoga systems prevalent in India and elsewhere. Many have enquired in what way this Yoga system founded by the Master C.V.V. of Kumbakonam is different from them. It is very difficult no doubt to give full information on the subject in a single essay. I will try therefore present some special features of this New line.

I have not found any saint or Yogi till now execpt Master who had been to all other planes and exhaustively surveyed the same, giving us particulars and also subdivisions of the same. The normal Yogic knowledge is confined to seven planes only. Master had given out three extra planes after seven. The nature of work in those three was said to be of tric before the final level of truth was touched. Master also helped some of his mediums in this probe of higher planes and their eperiences were also recorded. He differed at one or two points from theosophical society's view as to the number of sub-divisions in some of the planes. In all Master found 49 planes in between the Highest and man. Another important observation of Master was that every mon stands, in between magnetic tyre and it need special spiritual and scientific investigation. Regarding the feature as to the cause of creation, Master gave graphic description how at a point one paramanu splits itself into two. In the further action and reaction in those two halves one Paramanu was responsible for the first cause of the creation Master gave out that pure love was the direct cause of creation. He described the two halves of the one Paramanu as the half cups And, the cause for the attraction in between the two halves as Pure love. This agrees I think

with the Vedic seer's observation and also with the tantrics. Crudely many called the same as the Male and Female princples. Master had therefore saw the necessity of married people practising this Yoga as there could be no purification without simultaneous evolutionary and spiritual development of the both halves. Man by himself is not complete. It takes a woman to complete him, of course not every woman. For every man it requires the real other half to share this pursuit of man for reaching the final goal of creation. I have to explain to know these what exactly the final goal is.

Many hope and practise various methods of Yoga. Thereby the Atmic realisation and consequential annihilation of all other subtle bodies of the human beings is achieved. The purpose of creation must have been to evolve out a being with all the characteristics of the Absolute. Now we see man falling from the standard quite low and this defect is to be cured. It does not appear praise worthy for man to destroy all that is achieved in the evolutionary process. In his travel from the highest to this state it is right and proper for him to remedy the defects and to further evolve himself into a species when the defects like death, decay, limited intelligence and incompetency to master nature, are for ever ruled out. Master experimented in this line to judge whether there could be creation of man without the influence of planets. The answer was yes But we found that for continuation of such a life on Earth two things were required, one is Prana and the other is Memorandum. He bored higher levels and got supply of Prana. There is plenty of prana in the cosmos but the planetary system as it is situated is capable of giving only the limited prana which determines the life's span of man. The work one is to do during the life is called memorandum. Otherwise called time-tables of man on Earth. The absence of memorandum which could be given only through planets makes one inactive though with life. Master has therefore sought out a new method whereby a perfect man could stand on Earth by introducing this new principle into planetary principles. During His life He attempted and converted the planets, thereby He made ready the cosmic system to give birth to

the new type of man. The ordinary evolutionary system which has come to a stand still was given a new twist whereby a divine man is the goal of the creation. It can not be said that this is totally new, but it should be taken the original conception of the Absolute was made to come to light from the dormant. In no religion barring Vedic religion exhaustive information was ever given co-ordinating physiology, biology, psychology and Astrology. There is now greater study of man and his nature, The scientists in this research have been confronted with cases of extrasensory perception, almost bridging the gulf in between the religion and science and it may take a very short time for the scientists to accept the rebirth's theory. It is commonnly accepted in india but not in the rest of the world that a man takes birth after birth till reaches the final emanncipation. Master had thrown some hints in this direction. From the first quill of Mesha to the last quill of Meena man takes birth and gain experience, After the cycle is over he takes the form of a star and stands there till the end of Kalpam. At the final time he said that all stars fall. It is because permanent bodies to all the Jivas will be provided in the physical field itself. Then the distinction in between planes is also gone. There is no difference between high or low in short He called the final phase to come as spiritual Bolshivism. He for one, stood for equality of not only in between man and man but also in between a man and God. The theoretical approach like "Aham Brahmasmi' and "Atmavat Sarvabhuthani" is to be physically implemented. Since it is the wish of the Absolute ie., Paramathma there cannot be any failure. Socialism is the principle that is to be accepted more from psychological point of view. The mind of man which is having its origin in 'I' or 'Aham' principle is to be romodeled to suit this new shape of things to come. For this man is to be given real knowledge of himself, Cosmos and of present, past and future. One who practises this Yoga is expected to develop such kind of high thinking, and extreme

love towards all others as a consequence. Master himself stood as the embodiment of this new type and may be it is disappointing to note the short-comings of his disciples in this ragard. No true Gnani will ever be selfish or self centred nor he will ever be a victim of narrow prejudices. The present system of planetary administration had necessitated inequality amongst men in colour, creed and caste. Abolition of such distinctions and differences in this new order is automatic and Master said that there would be no such thing as high or low. But Master directed his disciples that they should act in the world in such a way, without giving the chance for friction or hostility. Master must have seen the time factor as the solution to this problem of inequalities. In future man is sure to become more and more radical and by the time of perfection humanity itself will raise above this petty level of narrow differences and prejudices. Till now a man experiences ten houses work only and the 11th and 12th houses work is not given to him to understand. 11th house work is Astral work and the 12th house work is gasseous state. When man's memorandum works out all the 12 houses work he would be in a position to know the truth. A memorandum contains 360 degrees. The planetary field when totally brought to the reaching of memory it becomes memorandum. Full consciousness of all the 360 degrees makes one know past present and future and for this Master tried to develop his disciples. Master realised in himself all this and was able to know the past, present, the future and as such the method adopted would never go wrong Hence the astrological adjustment by making all the 360 degrees focus on one point and planetary adjustments as to allow a permanent human body would ultimately result in a man form with new dimensional thinking inaugurating the new tanten is nell before tell anale tellen epoch.

An interesting off shoot is Master's hint on Lagna. He had accepted Kanya as his Lagna. It would be so only if we accept the Nirayana System. The exact quill of Zodaic where from Prana is received by Jiva is Lagna and that Prana is thrown by the opposite quill (180°). This may be

taken note by those interested in astrology. Master mentioned Uranus and Neptune and hinted about Pluto. Master's view was that those new planets were comparatively newly formed. He too did not give more information about them except saying that they represent higher Jupiter and Venus influence.

The planetary principles are thirteen in number. Master said that there is one house above Meena and with it the 13 houses may be representing 13 principles. All these principles act in the formation of man.

I have not come across any one else other than Master treating the subject in a scientific way. No saint is normally a scientist. Master called his pursuits as experiments. He treated the Yoga school as a laboratory and He called His disciples as friends and Co-workers. It was a very rare exhibition of humility.

He mentioned about the comet to come. The final stage of perfection will be heralded by a comet to the Earth. At that stage Master said that there will be a severe shaking to the Earth, that men on Earth will loose their mental balance for a split second or more. Politically the world will advance to the left. He said that there would be no such thing as Kingship. Annihilation or destruction of certain root races was also predicted as a preliminary step to the final stage, of course slowly all these things are taking place. In as much we can hope for the new and final phase of evolution of man soon.

About new Earth, new Cosmos, new man and about immortality and bliss many mystics had dreampt but it is the Master alone that conducted the greatest experiment and deposited the new principle in the womb of the Earth and connected the same with the Highest where from Prana flows in plenty.

It was yesterday's psychic experiment but it is sure to be tomorrow's scientific experiment.

By infusing His spirit and zeal in the selected few of His disciples He had seen to the continuation of this line even after His physical demise, so that the experiment may not be stopped till the final advent. May be there are similarities between Master and Aurobindo. The physical presence of the highest in man form is a necessity for any progress and Master is known as the Highest, otherwise, He could not have experimented in the way He did. Master promised His return back and that would be only with the Comet. Let us live till that glorious moment and relive after that. This Yoga system of Master is based on this principle of surrendering the body to the Absolute and allowing the Absolute that is Master to work in the body to repair, adjust, mould and remould all centres, glands, nerves and bones so that the physical and physical etheric are tuned to receive the plenty of prana coming from the Highest.

Master made His disciples practise meditation both in the early morning and evening and on special occasions on all times. He sent through sounds which imported the divine energy and the sounds are called courses. He never encouraged the idea of making His Yoga friend's society a Bhajana mandali or a dhyana mandali. As He did not instruct orally how the yoga line should be furthered before His physical demise, many of His disciples had conflicting views in that matter which, I believe, are not worth consideration. Truth is the only test. Any method that yields result is good enough. Master warned us from depending on Horas and Samhithas. In fact they invariably go wrong. In the absence of true illumination many have a tendency to drift and take solace in one Nadi or other. Surely they will be disappointed.

We in Andhra and specially in Guntur district have come in touch with this new yogic line of Master of

Kumbakonam through Master M. N. and later through his disciples including Master M. B. S. They were physical Masters, that is Gurus as per Sampradaya. Some may object to the very procedure of one being a Guru and another becoming a sishya, but somehow that system had lived for generations in this spiritual field. There are many Masters as can be seen in the literature of Theosophical society. Master C. V. V. alone is the guiding spirit, the Sun of spiritual force and the very mention of His name can Kindle the spiritual fire in man. To possess Him means to possessing all. To follow Him means reaching the goal. The new yoga line is a specially arranged short cut taking into consideration all the frailities of this present day man. May Master show the way and guide.

ni ritodi nointificim oulloand salalas o sun el marina de salalas de salalas

entulbrant born of all Moldy ellenger departs from all terms

Lucionia 18 ven 11 H. Teatrupo bellegizzia idantutos sul bum vorina

. National Car Alderia Paris Ports State La La La Maria De Contra La Carlo de Contra d

everi-toistele soldin e diament cos entre a period

to a settle to entil signy went sind dries about the entitle

of bentut the alleged tentury of the stitute of the but tentury and the state of

E Entreill ent mont primate areng for yearing and areng an

"చక్కుర్గోచరమైన యీ జగతికిం జాటై యనేకాద్భుత ప్రాంక్షిత మెంతయేన్ గలదు తద్విజ్ఞాన సర్వస్వమున్ లక్షింపందగుశ క్రి మ ర్యులకు గల్గన్లేద, యద్దాన బ్ర త్యక్షంబైనది నీకొకింత, యట మాటై యింక నేమున్న టో"

(దివ్యదర్శనము-్ర్రీ వేటూర్కి పభాకరశామ్తి)

Destrict the College of the College

### A Letter...

bres delle Site Strict victorias and altred vice biveds see

will interpret the hard work out the city burnous tings with

gninery gover a Mresuel reib or ill erom bhe stant entoped

hest with the sea bear biour sw. sw mailing more struct teen

A few points of interest which Josyar (NRBV) spoke about during the occasion (besides dwelling upon the importance of the basic principles of our line and the truth thereof which is fairly old news for all) - I give below:

The development which has come upto the etheric level in our system will be communicated to the physical at a greater speed from after now (24th year completion) and we may experience tangible results in a period of six months. Before December next four mediums will have conseious working in their systems and the form will attain a kind of definite working out stage before next (or 25th year end, before May 1936 the first batch of sixteen will come to a stage of completion when the present physical systems (of the mediums) will undergo thorough change and the "daivangam" will be enclosed. At the sametime the departed mediums will "come back" and stand in the newly evolved 'daivangam' from May 1935 when the first four persons stand as evidence of M's truth. Death accurence among the mediums will be prevented by the joint action of the four.

Severe and rapid changes (both regarding the mediums and the world) from November beginning (next) Thula month will see great diturbances especially in south India - floods, storms, heavy rains, earthquake shocks etc., involving widespread suffering. The extreme south cape comorin, south of Tranvancore State and Tinnevelly district may godown under the sea (Owing to earthquake shock). The same Thula month may kindle conscious working in some of the mediums.

Josyar said that we should avail ourselves readily of opportunities for treatment and try to give as much relief as we can because through treatment our systems will

easily get attuned to M,s view and we will gradually become more and more fit to distribute M's force waiting to pour fourth from within us. We should not be disturbed by certain cases failing to show satisfactory results. Of course M's advice is that we should not care about results... We should only put forth our whole faith and free and leave it to Him to dispose as best as is possible in these circumstances. Joint treatment by four or more mediums is preferable.

Josyar requested us not to be disheartened by the silence or want of tangible working till now and said that M will bless us all shortly with satisfactory results before December next. He added that it was inevitable that mediums whose life periods could not be extended might pass away before the time when a merry life can be linked up to the physical. He requested us to pull on with faith and patience - whatever trying situations may meet us on the way. We can rest assured in the supreme grace of the ineffable and in his unique Blessing.

Nadi verses regarding our lines progress will be written hereafter (according to the instructions given in the Nadi). I shall infrom you then and there of any news of interest that may be availed through the same.

Josyar assured us that the 'Teens work will be completed by December next with tangible results (in the middle of the 25th year)

Sd/-D. MAHADEVA AYYER

[This circular News Letter undated (1935) signed by the Medium D. Mahadeva Ayyer Is in our Yoga records. It records what Josyar (NRBV) said on the basis of his Nadireadings - Ed.]

"నా మాటలు స్వతః ్పమాణములుగాని పరతః పమాణములుగావు నన్ను, నా కార్యములను నాడి ననుసరించి విశ్వసింపవలదు..."

్ పజ్ఞా ప్రభాకరమునుండి ఉద్దరింపబడిన మాస్టర్ పలుకులు.

Have belowed the theory of the second

BEDSDEG DES OWN ES

### From a Circular News Letter

to write water wants would about I brower theurist of

nitrationid at the same gulden bank that of Trigit mouth Harigust.

bas (night) od reignsty stycor, grandil pe), during and all male

termination of the property of the plant of the plant of the party of the plant of

News Letter No. 14 Dated 21st May 1947
BUJANDAR'S VERSES MARKED "M"

....The verses belong to the life of Master N. R. B. V. himself, and have been quoted in full in the Tamil counterpart of this Newsletter. Here I can only give a bare outline of its contents: "Who can understand the greatness of Master C. V. V.'s work in checking Venus and bringing under his control the plenty of life that will prolong the physical cage with-out limit? This truth will be made known to the world as if by the sound of a universal bugle; while mediums will understand it in full when the comet appears. In the beginning the world is bound to laugh at all this work. But this man (i.e. Sri N. R. B, V.) will take it all seriously, understand its true import, realize himself, and start explaining the truth to those who are not given to self thinking and begin to initiate people after not only Master C.V.V.'s name but his own. He will draw many friends to his side and be able to establish the principle of friendship on this earth. But as the various periods of time fixed by him for the completion of the yoga are seen to be adjourned quite frequently, many friends begin to regard his words as falsehood -such is the way in which the principle of Maya works in this world, disabling people from knowing the truth even when it is declared by a seer; but a wise man does not pay heed to these doubts and suspicions; and at least one such man will establish the yoga by overcoming all interruptions—even this statement of mine (i. e. Bujandar's) will be laughed at by many. This man (i.e. Sri N.R.B.V.) disappears from the physical plane in the Avittam star-the star that stands for two ideas got by writing that word in

English from right to left and taking note of its phonetic significance-Mattiva (be linking people with the Origin) and Matthiva (be rectifying people and changing them into purer and purer entities). But the work goes on through a friend always, although the minds of many mediums are pretty indifferent to the continuation of the Yoga. Without the least thought several friends throw away the fruits of the Yoga that are available to the thoughtful mediums. Even if I (Bujandar) were to emphasize repeatedly the importance of deep thinking and careful observation in regard to the Yogic practice, little or no effect is produced upon the minds of such people. But this much I can assert; the secret of any meduim attaining self realization lies in the path shown by this man (Sri N.R.B.V.); and there will be an occasion when this truth gets verified by the erring friends. How has this man (Sri N. R. B. V.) explained the Master's Yoga? He has made use of an agricultural Metaphor and compared the great work of the Master in drawing the full life from Venus and supplying it to Man's physical cage, to the work of a farmer who ploughs the soil in order to remove any natural defect in it and sows the seed and watches the early growth of the shoot. But any amount of such explanation does not prove effective in rectifying the inherited nature of many a friend. To bring about such a change in the inherited nature of the most recalcitrant mediums, the time chosen is that of a cometary appearance. Then friends will feel great regret at the perversity of their own minds and hurry to know and hear the truth; they will not then fight shy of confessing their own mistakes, tender apologies for the past neglect and misconduct and express eagerness to know the Dharma of the Master. It is after such a mental conversion on their part that the truth gets itself revealed to them.".... The state of the state of the sound of the year for the sound of the state of the s

the administration of the second sold delication of the second

and the character that are something the student out authorite

the later of the first time to be a second on the print of the second

-T. S. RAMANUJAM

# The Etheric Matrix - Physical Immortality

ald I - Leonge of the side in the street of the street with the side of the street of

and minerally mention to the court of the later to the court of the co

-S. NARAYANA AIYAR

...It is stated that the physical body is essential for yoga sadhana, and that Brahman should be realised in the "physical" body and "physical", consciousness. This physical state naturally should become immortal and remain independent of any want. It can enjoy the eternal happiness that is known as Brahmanandam. Such should be the aim of man.

Let us now study what is called the "physical" state. What is the "physical? It is not the composite of 'flesh', bones, muscles etc., which make up our body. These ever change by the biological process of metabolism. The physical is the etheric matrix. the body of pranic energies. which keeps itself unchanged for a life, through the process of body-building by means of absorbing food, air and water. It is the etheric alone that contains within itself the various centers of force, called chakras or adharas, which control the gross physical matter alloting them their various positions and functions. This etheric body should condense itself with more deposit of Brahmic Atoms and stand as a "Daivanga" in a solid manform. The moment it is condensed thus, this borrowed physical coating outside the etheric will, by the power of the etheric body, be dissolved into atoms by us, In a sense the old fable of the phoenix rising from its own ashes may serve as an analogy. This process will be done by ourselves and others will not know it. So in the plan of this borrowed fleshy body the "Daivanga" will stand as the eternal physical condensed by us alone without anything being borrowed from this cosmos. This is the real immortal Physical body. Wherever it is stated that this physical should become immortal it should be understood that it is our own constructed etheric condensed body and not the present borrowed physical we have at present. This is very important to remember to avoid misunderstanding. We connot, for the reasons above stated, find in the fleshy body any of the chakras or the kundalini or even the three primary nadies, Ida, Pingala and Sushumna. They are in the etheric body.

From out of the Absolute known in Vedanta as Para-Brahman, the primary one, the Origin, popularly known as God, came into existence by Himself to bring about this world of forms and souls. The starting commenced with the bringing into existence of the Primary Atoms known in Sankhya and Vedanta as Pradhana or Moolaprakriti and in Yoga literature as Kundalinies. The kundalinies after undergoing three early evolutions are now going through the fourth stage. As a result of the three early evolutions that were completed at an earlier stage, these kundalinies may be described as forces of condensed energy or atomised forms of life (also known as permanent atoms). The one kundalini that stood at the head of the 4th field of evolution for the guidance of the other kundalinies that come into the 4th field of evolution has been described as the Major Triple. It is thus the Head of the Hierachy of Divine beings that control the evolution of the 4th field. It is this Kundalini that is turning out work in this present field of evolutions, which is the 4th field; and in this 4th field which we know as the Brahmanda, it has created the 12 Rasis and the planets, this Earth with its minerals, vegetables, animals and man,

The pure original atoms, were, as it were, condensed in the 1st field. When it was found that there was no room for further work in that field, they created a second field for further work, and in the same way the 3rd and the 4th fields came into existence. In this 4th which is the present working field, the structure building work has reached the man-form state. When the primary atoms are condensed

they keep up that condensed state unbroken for a further state of condensation (evolution) without going back to their original state. Now, when we say that the pure original atoms were condensed, their original state is changed, and the condensed state comes into existence and this condensed state is kept up without going back to its original state, for further condensation. So first comes the change or the destruction of the original state. Then comes the new condensed state or the creation of this new state. Then the preservation of the newly condensed state. So the three qualities of destruction, creation and preservation are inseperably present from the very beginning. Let us illustrate this, taking the same example of vapour, water and ice. When we say vapour is converted into water, the special characteristic and form of vapour are destroyed first and then the form of water is created with a different characteristic and form. This water state is maintained (not allowed to relapse into the previous vapour state) in order that it may be further condensed into ice state. Even so the primary atoms after having undergone all the above 3 states in the three fields have come to the 4th field. When this 4th field work is completed and the 5th field is formed, the man-form which is the highest structure evolved so far, will have become perfect. But this attainment of perfection will take an indefinitely long time if it is to be left to the ordinary process of evolution. Hence to quicken and shorten the period and make the man form even in our own days perfect, the Brahman Himself in the form of Master C.V.V. has given the new Briktha Rahitha Tharaka Raja Yoga. God periodically gives such impulses to further and quicken the evolutional tal entrantitus entra entrablement are estudie V pastit to process.

The term Briktha Rahitha Tharaka Raja Yoga given to this new discipline by the Master, means, that the higher secrets involved (Briktha) in the three Previous evolutions of the Kundalini, which has been hermetically sealed and ordered not to manifest them in the 4th field, are now by His Order to express themselves in function (to become Rahitha)

and descend to the 4th field (Taraka) to transform mankind Yogies enjoying eternal Brahmananda (Raja Yoga). That is, the impulse to perfect manforms is made to flow continously into the manform for the enjoyment of eternal Brahmananda. By this flow the potentially existing primary atom or kundalini within us. is kindled and becomes active to utilise the flow given to experience Brahmananda in the body, making it fit and perfect. In other words man realises Brahman in this 'Physical', such being the fundamental goal of humanity...

The aim of the 4th field of evolution is to bring about perfection of form and structure that shall not be "foreign" to us but verily ourselves when alone there would be real meaning in the idea of immortality.

Now, taking the three fields already experieced by each kundalini atom, each of the fields is divided into 7 main divisions. The names of those divisions are respectively, Mahaparanirvanic, Paranirvanic, Nirvanic, Buddhic, Mental, Astral and Physical. These divisions are called planes. In the same way, the present 4th field too is divided into 7 main divisions with the same names. In these seven divisions of the 4th field the 4th division (The Buddhic) work is now going on. This being the central division of the 7 planes we say that half the work of the 4th field has been finished. This is the idea picturesquely represented in treatises on kundalini yoga when they say that the kundalini of man form has 3½ coils, that is having completed 3 field's work it is now midway through the work of the 4th. This 4th division of the 4th field is divided into 7 further sub-divisions (plans) which are again given the same names as before. In the lowest of these 7 planes are formed this earth with the minerals, the vegetables, animals and the man-form on it. In these 7 subdivisions of the Buddhic plane of the 4th field, the highest point i.e. what is at the top of the 4th sub-division or at the bottom of the 3rd sub-division is called the Avatara Ghatta or Minor Triple, the abode of the Hindu Trinity, Brahma, Vishnu and Siva....

In a particular field, whenever the physical plane is mentioned it should not be taken as the earth, trees, rocks or other physical things, which we know in our ordinary experience. If a field is divided into 7 divisions the lower most i.e. the 7th from the top is called its physical because whatever finer matter may be filling up that field, that matter whether it be either actual material matter or whether it be energy, is most fine in the 1st division, coarser in the 2nd, coarser still in the 3rd and so on till it is most coarse in the 7th. Even this may be energy and not solid matter though it is called the physical plane. Even in this 7th sub-division of the 4th division of the 4th field the matter is of the nature of Etheric atoms. Out of this the earth, mineral, vegetable, animal, manform etc are formed. Man also is fundamentally etheric in structure, the gross materials of the body being only covering. The man-form formed in this sub-division will become a perfect man-from in the course of evolution when the work of the 4th field is completed. To quicken such evolution this yoga has been given by the one Origin itself through the form of Master C.V.V. This yoga perfects the man-form by a discipline that takes 35 years.....

In the 4th field below the Major Triple, by the radiating and converging activities of 100 primary kundalinies, a Master Kundalini was formed. It is called "Virat" in the ancient Vedic literature & in the newyoga it is known as the man-form pituitary. It is an all round radiating particle of energy containing within itself the plan of the man-form picture. By contacting this pituitary form on their way to further evolution the other finished products of the third field acquire the plan of the man form picture. After getting this plan from the great pituitary; they come down to the region of the Zodiacal belt, circumnavigate it, touchig every one of its 360 degrees in the process receiving the knowledge how to condense the different parts of the man-form structure. The degrees of the Zodiac are described in the new yaga as the quills of different signs. When it travels down the Zodiac touching the various quills, it is subjected to a push from a particular quill by the ruling planet of that sign.

This stands outside a man-form with the name of "stability" or pravesatma. As this contains the knowledge of moulding a man-form, it by giving impulse from outside creates the seed in the male parent which after 3 months passes to the female and there in the womb builds up the body which comes out after 9 months. The moment the child takes in its 1st breath the stability enters the child and establishes itself at the heart portion. Its function is to receive the prana flow from the planets and send it to the kundalini of the child at mooladhara for the continuous maintenance of the body. The stability is thus the "Purusha" principle, the Kshara Purusha of the Gita, and the kundalini stands as the recepient of stability's activities, as the kshetra or body-prakriti and in the normal yoga practices by its radiations to the various centres in the body reveals some of the secrets of nature and man This radiation is like the rise of mercury in a thermometer. This body which comes into existence after so many processes and is being conducted by the kundalini and Purusha is not intended to be thrown away as useless. It has been given to us for the purpose of yoga-sadhana and as by means of it alone we can attain the goal, it should be considered as a Treasure... s termination of termina col to sellibrities in the

If the kundaltni, which is now doing merely the routine work of maintaining the body in its normal functioning for the duration of life, were to rise in sushumna and cass throughout all the planes it would reveal to the physical consciousness the knowledge of the workings of the respective planes. When the kundalini, in the course of its rise reaches the Major Triple level at the bottom of the Sahasrara, then the three coatings of it, would have to be removed one by one before it could show the various workings and knowledge of the three fields above the Major Triple. When the three coatings are removed, the pure Antaratma i.e. the paramatmic principle which has been hitherto remaining in a state of potentiality would be kindled into active function, and make the manform an active manform Brahman, and not as at present, a mere shadow picture constructed of changes

ing cosmic materials under the impulses of the planetary quills. This should be the proper goal of man's endeavour. This is Jeevanmukti and the only mukti-state that man is destined to attain. This alone is true yoga as the Jeevatma becomes one with the Paramatma in active waking state, at the same time keeping also its individuality. It is in this state this individual active Brahman is capable of raising every other individual Jeevatma to the same state as He Himself has reached. Here another important point is to be noted. There can be no such thing as Videha mukti (Bodyless mukti). For it is from that state the Jeeva has come down to the man form with the definite goal of Jeevanmukti in view. It has already been pointed out that retrogression and evolution are mutually contradictory.

When there is such great work to be done, it would be mere foolishness, to conclude that the physical body is useless and should be cast away; he who does this loses the very means by which alone the mukta state may be attained. As the saying goes "Sareeramadyam Khalu Dharma Sadhanam" (body is primary for fulfilling the law of being); the highest dharma is to seek mukti. Those who ignore the value of the embodied state, go inevitably wrong, in their idea of mukti.

Having got this physical body as a priceless treasure we should get the maximum benefit from it by practising yoga. We should learn how to overcome death and there by birth, realize Brahman in this life and eternally enjoy Brahmananda and enable others too, to reach that blessed state. To attain such a state we should make ourselves fit recipients for the Grace of the Great Master C.V.V. the personification of Brahman, who incarnated soley for the benefit of mankind out of His own free will, He alone can order the kundalini to begin fulfilling its work of constructing out of itself the required indestructible structure within which He can begin to function as the One Self and the one life of all beings.....

May the Great Master bless those who are fortunate to follow this, the yoga of peace for all without distinction of Caste, Creed or Colour.

# Olidere Pituitary Regulations Third Name

etrateur sei en si-Trice i fall metrol sintagete temble - louringete zent

Wisienaly welt to anakummined in astrocking the length of the

waster as the action and the second of the s

Steen Birt. From Legisla-Irkary Vilia edichele ditionim de Linite

Let us first understand the meaning of the words Olidere, Pituitary and regulation, Olidere is not a word that can be found in dictionary, may be it is having a Latin origin. The word used by Master denotes consciousness of one. Pituitary is also a word used by Master in a special sense. There is a gland by name Pituitary. There is also a body called pituitary body. In Yoga-notes, lot of information is given about pituitary. In the notes the word pituitary is used in a different sense, anything that produces figures or spaces. There is a basic difference in between pituitary and kundalini. There is all sided radiation in pituitary. Its form is oval. Kundalini is having limited figure production. Kundalini does not radiate. When kindled Kundalini gives out limited radiation and kundalini covers and also a centre. In cosmos, there are various productions. Generally, the cause of all productions is called pituitary. It is at the top i.e., DIP position. In all, there are 9 types of pituitaries that have already worked out evolution and now we are on the threshold of the tenth. The tenth stage of Olidere pituitary is OCCIDERE. Occidere radiates on all sides and in Occidere work, the front can be seen from back, and the back can be seen from the front, and hence it is wholly transparent. There are no levels to limit conscience. Each of the nine Olidere regulations shows the gradual phase or phases of the evolutionary progress in cosmos starting with first manifestation. We should understand the word manifestation. Manifestation need not be physical manifestation in the sense, we know Formation of any Sagunam, or gunam or rupam or quality or quantity with weight or without weight can be called manifestation. Take

the absolute as X. The X must be primarily in an unmanifested state. Call it for our convenience origin of origins or the beginning of the beginnings or Cause of the First Cause. One cannot say what exactly it is unless, one experiences it. For that, to manifest there must be a Nirgunam before manifestation The levels given by Master are 13. They are (1) NIL (2) Gone (3) Less (4) Empty (5) Vaccum (6) Nothing (7) Not (8) No (9) Now (10) None (11) Void and (12) Vacant (13) NIHIL. Then manifestation commences. Take it as the first point of a circle or globe. The completion of that circle makes the 1st point touched by the last point of the Circle and the last point cannot penetrate the first point and therefore, goes out as a tangent If NiL is the first point and when the last point touches it, Truth Motion commences, Truth as motion. When the first circle is completed it is completion of one kundalini. For any production pituitary is the first point. Till now Olidere principle regulated pituitary. Olidere principle acts as figure 1, the front blocking the back. Therefore, we have to infer that all the nine Olidere pituitary activities acted in half conscience. Only the Occidere work can give full conscience.

Now let us come to the Olidere 3rd name. It comes out after the first and second. In this it starts with DIP level. A vertical prolong of the DIP fixes deep and then the memorandum of Dip and Deep is in circle form with X axis and Y axis. The formation of a memorandum of circle fixes the centre and from centre degrees marking on the circumference is made just like a clock which has marking of hours. Any circle or any Kundalini is to have 4 quarters work arranging for the four quarters work, makes it raise to the next grade. DIP DEEP AXIS ARRANGED HOURS ... the meaning is clear. Then it leads to Truth Motion and connection to the origin of origins. If it is needed a bridge is to be there. Unless there is a bridge, the Nirgunam levels, cannot permit any manifestated one to reach the orgin of origins. Therefore, at E in a given

circle wherefrom truth Motion commences a bridge is to be arranged. Then only the manifestated can have direct connection with that origin or absolute. HIGHER BRIDGE BEGINNING ... Begin is the beginning. The first point of motion is begin. Then TRUTH acts as motion. In motion, there is a speed. And motion increased the distance, from the origin of origins. And the truth gradually diminishes, and trick covers. The proportion of truth and trick varies as per the distances. The first 3 stages NIL, NONE, NOT LEVELS can be equated, pure truth can be had, in the first point of first quarter. Then let us take motion. For any motion, there is a beginning. That beginning has two qualities. Static and dynamic. At that stage in the creation it is called NORMAL TEMPARAMENT. Unless that stage is over, a momentum cannot be gained. And with Motion because it has speed, two concepts came into existence. One is time and the other is space. Now let us take time, truth motion prolonging and becoming trick motion results in TIME EXPAND, ELECTRIC HINT.

Then what happens? Energy is produced. where? In Ether, pure is converted into chill and heat ether. Ether is of many kinds: chill ether, heat ether, Air-Ether, chill and heat mixed air ether, Blazing and dark ether. The friction in between different ethers by trick motion produces electricity. This electric is capable of producing all types of figures, space and quality and quantities, lebels etc. This is the cause for the basic inequalities in creation. Since it emanates from electric, and before the production takes place, a concept or an idea should be there. Is it fully arranged? No. Production is gradual, systematic and if any production is gradual, it carries with it the basic quality or the product of its origin. Therefore, there is a Hint. Hint by this electric which WORKOUT in Ether, with a systematic regulated levels, decrease and increase, decreased with regulated flow of formation and with diameters of equal length and breadth EQUATOR ie., EQUAL formation in the work out process of ether.

We have already discussed about the pituitary, cause of one pituitary is the cause for all pituitaries. Just as in man, just as in Earth, just as in cosmos, the entire-space production is also having a pituitary. Limited space production was therefore caused by the first pituitary. Now we are dealing with 3rd PITUITARY. The product is also caused by HINT of pituitary. Now there is a downward formation, from the pituitary. Globe or Circle formation and in it a square formation and in the square a diameter forming axis dividing the square into 2 triangles, 4 quarters producing 8 quarters and eight quarters producing many quarters. The half-cup formation from diameter to bottom dividing ether into two types becomes conceivable. This figure HIDDENS is a square formation in a circle, which is the cause for the manifestation of ATM levels in all 84 levels is a SIDEWAYS production. Not only that but the flow from hiddens is also not continuous. It flows and it stops. There is a periodic creation and periodic annihilitation in the creation. Because of this side-ways work, MILLER LOCK AND KEY principle works here. When pressed it locks, and to unlock it any amount of pressure in any direction is useless. A key is to be used. Therefore, the hiddens working process till now has a basic defect. Unless that is rectified, the eternal principle on earth cannot be worked out the vertical levels of 84 are vertical no doubt to the hiddens, but the centres in the vertical level are not in direct lines to the centre of hiddens. If the flow of energy of prana starts from hiddens centre and not in sideways and if these levels are vertical upto deep point to the hiddens and these centres of these levels are in one straight line to the centre. the flow is direct, continuous and eternal. That is the meaning of VERTICAL LEVELS MEET CENTRES.

Other adjustments are many, but this is the main regulation or rectification or new model arrangement essential for this new manifestation or for this new direct line work. It is, therefore, very important and we must know that man's figure represents Cosmos. Till now, in man also there is no direct connection in between Moola kapala centre and

kundalini. All vertical levels stop in human form also with Hitu, Sahasrara. Inner lotus or bulb cannot be deemed to be vertical-levels. There is no tube work above Hitu to make the physical receive the above flow directly. As such, a centre should be arranged MAHAPARANIRVANA level of man and a vertical connection is to be given so that SUSHAMNA receives the flow and directly supplies it to kundalini. Olidere pituitary regulations 3rd attempt is to prepare MAN as well as COSMOS, to have the direct line work. Without this regulation there is no direct route. Other 'pituitary regulations are also important for the completion of evolution or to fulfil the energetic hopes as was conceived in 9th Olidere Pituitary Regulation.

### -M CVV NAMASKARAM

est. Oi monthis librates trippired but hidders other but it as story

No del Billia de la comencia del comencia de la comencia del comencia de la comencia del comencia del comencia de la comencia del comenc

[This typed explanatory note on "Olidere - Third Name" believed to have been collected from Sri P.N's file was given to us for publication by Sri Sarvari of Hyderabad Yoga Centre. We are thankful to him - Ed ]

AND AND PROPERTY OF SOLUTION OF SOCIED BY LICEPED BY THE STATE OF THE

DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR

THOUSE AND LOCATED TO VOICE TO LINE LEADING IN THE PARTY OF THE PARTY

"నా చిత్తంటు పరీక చేసికొనుచున్నా ఉన్ యాథార్థంబుగా? బోచంతైనను దు[ష్పవర్గము దుర్బ్రం బెంఱుంగన్ బవి తాదారంబున [బహ్మతత్వ పరమార్థానందముం గూర్చి యా లోచింతుం బలవింతు జింతిలుదు నేలో నన్ను వంచించుటల్."

of all charts with the present the party of the same of a property of the same of the same

toris direct alequate elegant manufact of north-leading

[దివ్యదర్శనము - పే. (ప.]

#### A Letter from V.V. to P.N.

out made and telephone patents of the patents of the patents of the country of th

with the set the second section of the second secon

[Here is an extract from a thought-provoking letter written by Mr. V. Venkataramana Rao to Mr. P. Narasimham Pantulu (dated 5th November 1945) a copy of which he was kind enough to send to Mr. T. S. Ramanujam for the benefit of all friends. We secured this from his News Letter – Ed ]

... "If I were to mould according to the laws of the Kundalini I cannot manifest my capacity to work in unlimited grade There is a difference between Limited work and unlimited work. One must first become unlimited before one can send forth the unlimited." (Extract from C. R. Srinivasa Iyer's Diary of Master's notes 20-1-1915). The whole science and the mathematical aspect of our Yoga is to be found in these notes for the years 1914, 1915 and 1916. There in is explained what the centre is and how penetration of the centre takes place during the act of Initiation. There is also the clue in unmistakable terms that the Yoga could not be completed while Master C V.V. was in this limited field. Our work being in unlimited field, He (the Master) had to disappear into the limitless field in order to produce the necessary changes in this Earth and Manform. Master should become "unlimited", and then give out in unlimited grades.

The notes on 'plus' and 'into', I surmise, give some clue to the time of completion. "Circle" produces "plus". It is formed within the circle by the horizontal and the vertical—two equidistant lines cutting each other at right angles. Again, 'into' is formed after 'plus' is formed. "If plus, the two circles will touch the centre. If into, the two circles will touch the centre for the so-called second circle is the

centre. In fact the conception of a centre is only a 'circle'. 'Into' will be produced in two circles formation. "And unless there are two circles or centres there cannot be communication from centre to centre. If M is one centre, the medium will be another centre. A circle is formed after four quarters or four right angles are formed. Applying this principle to the Zodiac-the cosmic Memorandum the planet Jupiter (Guru) representing the planet which makes a complete revolution in about 12 years-Guru's first rotation through the twelve signs from 1922 was completed in 1934, and the second rotation will be completed in another twelve yearsi.e., in 1946. That is, a 'plus' was marked during Guru's first rotation, and an 'into' will be completed during his second rotation (in 1946). Guru completely crosses the Kanni sign in Augusst 1946 finally. I therefore feel that we should patiently wait till August 1946 when we may expect to see things as a direct result of our Yoga, in the outer. If perchance we have the opportunity earlier, of course, it is due to His unbounded Grace and Mercy. This I think is the result of the mathematical notes which M has given us to understand and apply to our Yoga. I am unable to induce myself to think that he has taught us all these elementary(?) principles of geometry and mathematics without any purpose. They have everything to do with the right and correct appreciation of the tenets and principles of our Yoga which is scientific and mathematical to the core. I would request you also to think over them and enlighten me about your views in the matter." ....

ter of the state o

Serior of the light of the ligh

Sd/-Vavilikolanu Venkataramana Rao

# Essence of the Master's Yoga Line?

ALTERNATION OF BUILDING TO THE ADVISOR OF THE PARTY OF THE PARTY.

- THE TANK OF THE PARTY OF THE

and with the sold the parties of the state of the sold of the sold

conservable will be a conservable of the constant of the const

-P. NARASIMHAM

The state of the s

By contrast with the established old lines of yoga or religion, Master's Line is not either a development of the already existing, but latent, Kundalini powers, as in the old yoga lines, so that a non-physical or Sukshma body as it were, would be developed within which, after death would enable the individual to prevent himself from further rebirths or enable him to show his powers from the "Astral" plane making other persons worship him as a God; or to obtain a heavenly abode more or less eternal by certain religious practices to please his God and obtain his favours; or again, it is not a Jnana Yoga ar Vedantha whereby a knowledge of of the postulates Brahman-Atman identity, the individual is supposed to escape from the clutches of Karma and obtain Janmarahityam or freedom from rebirth either by an "absorption" into the abstract Brahman or reaching a "plane" of being wherefrom return to earth by birth is no longer a matter of Cyclic compulsion.

Master's Line of work is not any one of the already established views of human destiny. It is on the other hand a New remodelling of the Human Form by the infusion into him of an entirely New Principle of His own which has not yet entered into the human evolution now going on in Earth, but which was brought in by Him and made established on Earth. This was accomplished by His *initiation* of certain human beings as His mediums (disciples, popularly so

called,) by a personal relationship. It is not like a Manthropadesha. It is Him-self entering into His mediums, His parcelling Himself out in them, so that they develop His alter-egos. He has become thousandfold, as it were, like the Purusha of the Vedas. This act of His can not be repeated except by Himself. It is done through the mediation of any of His mediums in whose form the Master can appear as a 'physical' reality when the medium can himself has developed into the New Type for which the Master has sown the seed by Initiation. Undeveloped mediums can not therefore initiate others.

The Master's Line of New Evolution for a new humanity consists in His planting a transcendent principle of His own level of being, which has not yet touched the normal evolution on earth, and by which the present mortal humanity will be enabled to evolve into a race of never dying humans. According to the old principle the aim was to secure immortality outside the bodily form, i.e., in the Sukshma. Master's New Principle is to touch this low physical level also, so that from Top (say, M.P.N. level) to bottom (physical) one continuous principle of Life and Intelligence should work. As per the old systems of yoga, we have only discontinuity, so that life-consciousness working in a higher plane, naturally cut off contact with the lower. It, thus, leads to unconscious states which predispose towards decay and death. This He wanted to cancel by His entry, as the Master of Prana itself, into the world. The practices that he gave for the establishment of the New Line -which certainly represent the New Chance and New experiment on this old world-are thus the workings for a new model inner principle which, receiving the Eternal prana principle, will maintain Life and in fine form without decay, disease or death and with no unconsciousness what so ever. The practice-names are thus the energies of His own which set the new construction into action-whether the practising medium is aware of it or not in the inner most "part" of

man. It means that when as the normal workings are (to use His own expression) only concerned with the phenomenal picture-form of man and the world, and may at any time vanish into nothingness, His workings are those concerned with the creation and fixation of the space principle which can never Shrink into nothingness but can maintain itself for all eternities. It is the very Spirit of Space that He implanted into his nediums. The practice time He indicated and the practice itself are the occasions for the medium to put himself in rapport with the Master, who, is at-one with the Origin of all existence, so that daily contact for reception and working, like the changing of an electric battery, is maintained, until the day when the union between the medium and the Origin is so thoroughly established that it works always and every where as the continuous flow. Now such a working has been made possible only by Master taking birth as one of us and physically living with us and initiating us.

We may say that His work is to lift makind from its present mortal state into Super-humanity by His descent into man and Earth as He did now. This becomes clear if we understand how the main stages of evolution through the mineral, vegetable, animal and man must have been due to New principles from on High entering at each stage of lifting up, and that the last and fullest penetration for evolving self-standing entities has been done by Master by His New "Yoga". It is thus He described the Ideal as Independency and merely by the objective independent. His Ideal is at once substance and attribute and is the only Mukti worthy of the name.



because of the succession has a second secon

### K. M. and O. M.

Company of the control of the contro

The training of the contract o

## -M. B. SESHAGIRI RAO

In the beiginning we used to address Master by his name, M. N. and K. M. (Kumbhakonam Master) our Guruji. Indeed, quite peculiar now to think of those long gone days, where my friends used to smoke in his face, even to sit in the chair beside him. Treated as one of us he was. No opposition from him, no admonition, nothing. Everything was allowed to occur in its own course.

But, now in my own case, even at the idea of going to master at Ongole, body trembling with some sort of joy, happy inspiring vibrations. We started from Guntur on 20rh night of march 1927. The tremor or tremble increased as Ongole approached. Thought how to offer Namaskaram to him - Feeling (impression also) that Narasimham Garu is a great man-reaching his house two minutes after, he called for me, "who is Basava." In that meeting, he, M N took me aside and asked me to consider K.M. as the parabrahmam. "I consider him as Parabrahmam, you also pray with the same opinion." That was how I got the idea, that K. M. was Highest Origin, into my head. Used to call M N. O.M, (Ongole Master,) Pantulu Garu, Narasimham Garu, etc., and K.M. as Parabrahmam, "Swamivaru," "Guruvulavaru."

Thus days passed on. Some sort of reverence to O. M. and visions during practices, dreams and experiences in daily life. In those visions, imaginations or whatever, K. M. used

to appear as he is in the big photo (the photo of Master C.V.V. in sitting posture in the prayer room of M. N. at Ongole,) He used to speak in his lips. They used to move and as they moved thoughts or suggestions run through my mind. He was uttering the words to the effect "Thy (Mediums) are all as great as I am; with initiation, I distributed myself in them. So I am they; They are Me" Narasimham is my right hand etc.

I used to get visions in which K. M. transforming to Mediums and they transforming or merging into him and such of like nature infused into me, the idea or corception that "Narasimham garu is a great soul, he is the means for us all to join in this Yoga, he must be considered as Guru, "the gate way through which we go to the Almighty".

This kind of thought repeated so many times of its own accord now and then. That is why I used to consider him as Guru, though I addressed him always Sir.....

"క్షణక్షణము సత్యక్షాన సంతోషసంపత్ చణమయి విలసిల్లన్ స్వాంతమున్ దిద్దకొమ్మా ప్రణుతి పరతఁ దప్పం బాయంగా నేర నన్నా ఆణువణువు శాతో నైక్యముం జెందు తండ్రీ!"

# NEWS LETTER

THE DESCRIPTION OF THE PARTY OF

The Reight are an arranged to the contract of the contract of

## "Meet Centres"

"Meet Centres" in part of the Olidere Third Name; the word 'Centres' was got through Trance-Grade work which may be imagined as a telephonic conversation between two people (the trance medium asking, 'Is the word Centre? and the Master answering 'Yes'). Thus in the phonetic meaning of the ordinarily plural word 'centres' here is 'Centre-Yes'. Such an interpretation of the otherwise baffling word 'centres' (it is baffling on account of the simple fact that there cannot be a plurality of centres for the cosmos; the cosmos at present has no true centre; at best it may be regarded as having one imagine 'centre'; and the fundamental aim of the Yoga is to establish a true or permanent centre for the cosmos) is reinforced by the phonetic Key supplied by Bujandar in his Nadi Grantha (e.g. the Tamil word "ఆకుమామ్" - Akumam - ordinarily means "they say it will become" but phonetically means "Akum" (it will become) Plus "ఆమ్" (yes); the ordinary meaning suggests a hearsay report for which the writer assumes no responsibility, while the phonetic meaning suggests an assertion by the writer of a fact within his personal knowledge or experience) as well as by the declarations of Sri N R.B.V. who has direct knowledge of Trance-Grade work on the strength of which he is able to get orders from the Master for carrying on the Yoga School work after the physical dissappearance of its inaugurator. The Merchery Course Names, it is true, refers to the different centres in the body akin to ganglion centres in ordinary physiology which are created in a definite fashion and made to function

in well defined ways. But these centres have nothing to do with the word 'centres' occurring in the Olidere Third Name. The present constitution of the Human physical is such that it may be described as a memorandum, 'Me-Move-Randum'it works eratically without bearing definite relation to a true centre. The Stability (the Jivatma) in us resides in the Heart which it regards as the 'Centre'. Its egoism (the I complex) is born out of its misconception, that its place of residence is the 'centre.' The very acceptance of the heart-beat centre (a false or a trick centre) is denial of the true centre or permanent atom. Ego makes us forget the fundamental truth that 'all life is one'. The centre that could not be grasped by us hitherto had to be conceded by us notionally in order to resolve complication in logical or philosophical reasoning - otherwise the theory that the origin of the present cosmos is perfect will be found difficult to maintain. To make this 'imagine' centre a 'real one' (i.e one that may be grasped with physical conscience or Sthula Pragnya) and to make it permanent or changeless in form or free from defect, decay and death) is the basic work of the Master. The creation of such a unique centre (not only in the outer of Man - but also in his inner) so that creative origin or Brahmam can exist in the physical plane with 'All sides -Conscience' is at the very root of the Master's veiled direction? "There is only one true centre. For purpose of the Yoga, the place where the Yoga, was born and where alone the Master had conducted his general calls must be regarded as the true centre; and it is needless to add that such a centre should also be unique.

#### "This line cannot fail"

There is no failure to this line - such is the assurance of the Master. The bean creeper (vide Equinox Special) illustrates the truth that encouragement follows discouragement. Master disappeared from the physical plane (a discouraging event, so it appeard to many mediums at the

News Letter 61

time) only after assuring himself that the necessary encouragement would follow. If one of his mediums could be developed fully, then the line could not by any means fail. As things are four mediums are getting rapidly developed (there is a verse of Bujandar which corroborates this statement) - the first medium had his start in the Masi Mahamaham (Tharuna Year, 1945), the second in the month of Athikachitra, the third in the Nija Chitra and the fourth in the Vaikasi - i.e. in February, March, April and May 1945 respectively and yet some or all of them seem to be unaware of the new activity that is working in them. As a very recent verse of Bujandar (Dr. T. V. Naidu 4-4-45) states, "Bujandar in the role of a medium, will carry forward, but in absolute secrecy to the end, the Yoga to its fulfilment, by the method of inviting all initiates to the centre and stressing upon them the importance of "Co mediumism". That the Yoga is nearing its end can be inferred from two simple facts.

1) All mediums, even mediums who had joined the yoga just a few days ago, were allowed by the Master to practice the "Guru Regulation" when it was given. In the fifth equinox moot Sri N.R.B V. also allowed all his mediums, irrespective of seniority, to practise the Olidere Third Name for the nonce. The planet Guru is such a beneficient one in general that the Master felt no need to take into consideration the fitness of a medium to practise that planets regulation. But the Olidere Third Name is a severe one; it tends to produce 'over heat' in the system, often exposing a medium to the necessity of a self treatment of 'coolden waking'. It is just on account of the tendency, a medium is able to develop his creative heat to an 'Ox Pitch' (the level of Occidere) - enabling even an unmarried medium to realise himself. Its practice without the preliminary fitness imparted by the previous courses is by no means a sourse of physical enjoyment; how is it that Sri N.R.B.V. allowed all his mediums practise it? The obvious

inference is that he might have acted on the strength of the enormous progress already scored by the Yoga that even he did not act so before 21st March 1945 although similar opportunities had occurred before, only reinforces our conclusion.

2) The programme of Seven Equinoxes is based upon a succession of seven stars synchronising with the seven equinoctical dates, Uthira (21st March 1943), Punarvasu (1943 Sept. 23), Avittam (1944 March, 21), Anusham (1944 Sep. 23), Thiruvathirai (1945 March, 21), Revathi (1945 Sept. 23) and Swathi (1946 March 21). Normally such a succession will repeat every nineteen years. But it is an astrological wonder that such a succession will not repeat hereafter. In the next cycle of nineteen years, the star Avittam (the birth star of the master) will not be found in its allotted place. Herein lies the significance of Bujandar's word play:- 'Read Master's birth star, Avittam, from the last letter to the first, and you will get the word 'Mattiva' a Tamil word meaning 'change the current order of things by slow degrees'. Hence a New Order is ushered into existance within the current succession of seven equinoctial stars.

[From News letter No 9 (dated 1st May 1945) sent by T.S. Ramanujam - Ed.]

and the region of the first and the later of the principle of the principle of the second of the sec

and I went to I amount the secretary and a selection of the secretary in the contract of

## A Medium's Letter

My Dear Sir,

Received your card. Thanks very much for your prompt response for my request. Certainly the book was intended for you, and you can keep it. You need not have sent back the other copy too to the Hindu It is with the object of propogating the knowledge of the new line, the book was published & more than five hundred copies have been distributed free. Though it is priced yet we are giving it free for all interested persons. I distributed free to all mediums here, on the 15th August which being the 76th birth day of master. On the 14th evening master with 6 disciples showed the complete development of Etheric structure. But who the mediums are was not revealed. The radiation of Etheric body to the physical of these six mediums will begin from the 29th November, 1943. These six whoever they are will realize it from that date. Latest nadi verses too reveal the same thing. In 1944 before March the public may see the comet with naked eye and war will be over before that. 1945 is the completion time & all will realize the manifestation of master. Hereafter, there is no postponement & sure his manifestation will begin. As ONE 0 = 15, N = 14, E 5, 15+ 14+5 = 34 so one is 34 and in the 34th year one will stand in 1910 + 34 = 1944. You will certainly have physical encouragement to your satisfaction in 1944 & that from March. Even before that, i.e. from the Makara month of this year you will be hearing several practical experiences from several mediums with also many outer evidences in the cosmos. You will also see that the cosmos troubles including war will begin to come a close from Dhanus month of this year. On the whole I can say that every month from Dhanus of this year will be important and something wil be taking place. Personally I can assure you that work is very vigourously going on now with several satisfactory evidences for me. I am quite confident that we will be facing in 1945 & for that

lift will begin from November, 1943. Of course the evaporation of our Karmic memorandum should be completed and that means, that we shall be undergoing cares, anxieties, short sickness, weakness, specially, disappointments etc. But at the last moments of every trouble, M will ward it off in one way or other, nothing will last long & permanent. This is our time. The trials are coming to an end. No need for any discouragement as he is quiding us & we are under his rule. We are regularly gathering at Mr. P N's house every Sunday and exchanging experiences. If any definite evidences occur I shall intimate to you then & there. Of course I know you will feel lonely there as there are no mediums to practise together & exchange views, and experiences. Unless & until some physical experiences begin at least to one medium there will be depression to all. Very shortly you can expect physical manifestation at least to few mediums in 6 months from date. There has been continuous non stop rain for the last 4 or 5 days here, all mediums here are more enthusiastic. You need not give room for depression. Put your full faith in him and be practising regularly. May master bless you soon.

With Best Wishes,

Tyagaraya Nagar, Madras (S. NARAYANA AIYER)

22, Osman Road, Yours affectionately,

[This letter from the medium Sri S. Narayana Aiyer to his yoga friend Prof. Vissa. Appa Rao records the faith with which the mediums practised in congregations. Exchange of experiences and Nadi radings used to be a souerce of strength to them. Enclosed in the same letter are the radings from Nadi pertaining to Gandhiji and our Nation. Gandhiji knew about this yoga through Sri Unnava Lakshminarayana, an other medium-Ed.]

#### NADI VERSES

(Translated from Tamil)

After rectifying the defects in the present system of yoga and with a view that the people may live harmoniously and to inculcate a new teaching, a ray (of this yoga) penetrates one born in Porbundar. It helps him to array and unite the people and create a desire in them for independence. At this juncture the greatest of the yogis will appear & bestow real independence.

- 2) Hear, 'O Yogi' He agitates greatly for independence with non violence and it spreads throughout the world. What is his name? His name is Mohandas Karamchand. Gandhi is his family name, surely look at the evidence.
- 3) At this time of completion of the yoga, the creed of non-violence spreads all over the world by the efforts of Gandhi The ruling power will be ungrateful (to the ruled) on account of the top-heavy government.
- 4) To speak of the progress:— That the world may become wise rectified by the Gandhian creed, the curtain (of ignorance) will be lifted. Brahman appears on the earth at the prayer of the Devas, in jyothi form. And the world will be transformed by the Lord's Dundubhi sound.
- 5) Brindhitha language will be in vogue after fulfilment It will become the mother tongue of the country. In meanwhile Hindi will be the language of India without doubt.
- 6) Brinditha language will be the medium for broadcasting all knowledge. Before it is established Hindi will be the mother tongue and the ruling language of the land.
- 7) The Government (British) becomes topsy turvey. The ruler will run away like a drunken man.
- 8) For establishing eternity & deathlessness through Ahimsa principle non-violence and to convert the world to this view Gandhiji takes up this vow.
- 9) Enemity will be shown towards countries struggling for independence. The view of Gandhiji spreads all over the world and is praised by all wise men. This is an indication of the advent which fulfils their desires.
- 10) By splitting and dividing the atom, the paramanu stage is reached which does not admit of further division.

# C.V.V. Namaskaram

a service the land end bring in any design of an interest and the court of the chief and

ansterdenial with the test of the design of the design of the contract

the same of the best of the same of the sa

# PRAGNA PRABHAKARAM

Translation

Dr. V. Anandamurthy Veturi Prabhakara Sastri

## SIGHTED A COMET

Repaired with a secretarial of the land the first designation of the

I AND THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON NAMED IN THE PERSON OF THE PERSON NAMED IN THE PERSON NAMED I In Madras my brother-in-law, Kaja Venkata Seshayya, was working as a clerk under Vepa Ramesam. With his support I established myself in Madras. On reaching Madras Pandita Gopalacharyulu and Puranam Nagabhushanam become my friends. Through Gopalacharyulu I got acquainted with Panappakam Ananta Charlu and his son Srinivasacharlu. I joined the Wesley Mission High School as a Telugu Pandit after reaching Madras. I worked there for two years. During that period I used to visit the Oriental Manuscripts Library frequently and study the books there.

Frequently, I had literary pastime in the enlightened company of Vepa Ramesam. He had profound proficiency in Mathematics, Astronomy, History and other disciplines. I used to learn many astronomical intricacies from him. He had a telescope with him. On occasions, when his noble wife, was in the family way and was away from home at her parent's place, I used to spend months with him engaged in scanning the skies for several nights observing the wanders of the inter stellar phenomena. He used to explain and divulge to me a lot of information on astronomy which I imbibed. In his library he had several important volumes of historical source material like Epigraphica Indica, Indian Antiquary; Epigraphical reports etc. I used to borrow them and read them.

It was the year 1910. Halley's comet appeared on the horizon. A few days before it was visible to the naked eye both of us used to scan the sky with the aid of binoculars and telescope during the early hours of the dawn. The comet appeared at first at the time of sun rise, on the eastern horizon; but it ceased to be visible with the spread of the sun's rays. One day, when I got down from the upstairs with binoculars in hand and went out into the street and observed it appeared to me in the form of a luminous broom. Running up (lest the sun's rays should spread in the meantime) I wanted to show it to Ramesam. In that haste I struck against the steps of the staircase, bruised my knee and blood was oozing out; I did not notice it; but was adjusting the telescope for a clear vision of the comet. On seeing the blood Ramesam asked me what it was. It was only then that I noticed the bruise. At the same time I sighted the comet cleary through the telescope. Ramesam was stunned at my excitement and my being totally unaware of the hurt; and bleeding. When he got over his amazement and tried to locate the comet through the telescope the bright rays of the morning sun concealed the object. The next morning we got up early to locate it when I carefully identified the direction in the horizon where I saw it the previous day and showed it to Ramesam. He clearly discerned it and wrote about it immediately to "The Hindu" (English daily). The next day he received a few telegrams from others seeking more information. Thereafter another four or five days later the comet was visible to all.

I was the first person in South India to locate the Halley's Comet. I have recently come to believe that there is some great significance behind my being the first person to identify it. It is because of this belief that I have dilated on this topic. Its significance will be known later.

modifier appointment of the sto. I used to borrow thom

WINDSHIELD CONTRACTOR

# ಶೆಫ್0 ಶವುುಲು

[త్రీ ప్రభాకరులు తమ తమ్ములకు (డాగి వేటూరి చంద్రశేఖరశాడ్త్రి, డాగి వేటూరి శంకరశాడ్త్రిగారలకు) బ్రాసిన లేఖలలోని (1930—1934) యోగ విశేషము లివి.

ఇట్టి లేఖలను కొన్నిటిని, ముఖ్యములని తోచినవాటిని, భ్రవహరచి ఇటీవల వారు మాకందించినారు. ఇట్టి లేఖలలో త్రీ ప్రభాకరుల జీవిత విశేషములకును, అభిరుచులకును, ప్రమానురాగములకును, చిత్రవృత్తివికాసమునకును, యోగాను భూతులకును సంబంధించిన సామ్మగి పుష్కలముగా కలదు.

వాటిలోనుండి ఒక కొన్ని విషయముల నిక్కడ పొందుపరచినాము.

-XOII]

"ఒక్క సత్యమును (CVV)ని శరణు చొచ్చుట తప్ప ఇతరము దేని వెంటాడినను ఇప్పడు తంటాలుగానే ఉన్నది. తన్మయమయిన భావము ఒక్క్ బే ఎట్టి చిక్కులయినను తొలగదోసుకొనిపోవును…."

AND THE RESERVE OF THE CONTRACT OF THE PARTY OF THE PARTY

V.C3 3. 5. [11-9-1930]

్లైను ఎస్టాబ్లైష్ ఆయ్యే కాలముకు డిసైపీల్సు చీకాకులతో వెఱ్ఱివాం[డ వలె ఉండే స్థితి ఉండునని CVV అన్నమాట జరుగుచున్నట్లున్నది...."

V.C 3. [9-10-31]

"సీపు చీకాకుపడవద్దు. సీకు ట్రిట్మెంటు చేస్తున్నాను. రాత్రిపూట కొబ్బరి తురుము గుప్పెడు రెండు గుప్పెళ్ళు (ఒక చిప్పెడు) తిని టంబ్లరు వేస్నీ రు తాగితే 2, 3 రోజులలోనే రక్షము పడుట తగ్గునట-చూడుము...."

V C ສື ສື. [ 20-1-33 ]

PER PUT LE SON

"నిర్వికల్పమయిన నిశ్చయము, సద్భావముతో వెనుక నేను బ్రాసిన \*పద్యములలోని విషయములు జాగ్రత్తగా పాటింప ప్రయత్నించుచున్న చో అన్ని క్రేశములు తొలగిపోవును...."

V.C3 3. [4.5.33]

"నిర్మలమయిన ఆనందముతో మీరు సుఖము హిందుచుండుడు. వ్యాకులత తోచినపుడు మాస్టరు నేమును పారాయణమువలె సీపు స్మరించవచ్చును. చిన్న న్నయ్య మీద కనిపెట్టుచున్నాడు ఆన్మ ధైర్యముతో ఉండవచ్చును. నేనిక్కడ నిత్యము మీ షేమము చూచుచునే ఉన్నాను. నాకే డబ్బు చింత లేనప్పడు మీకా ఉండవలసినది?...."

V.C3 3. [3.3.32]

\* \*

"చి॥ శంకరం ఆక్కడికి వచ్చిన తర్వాత ఇంతవరకు జాబు ౖవాయ లేదు. ఇక్కడనుండి వెళ్ళేటప్పడు వాడు కొంచెము సుస్తీగా ఉండెను. నాకేమీ తోచుట్లేదు. మీ వదినగారు వెఱ్ఱిదానినలె చీకాకుపడుచున్నది. చి॥ శంకరం ఆరోగ్యస్థితి, చి॥ లలిత ఆరోగ్యస్థితి, చి॥ గురు తిన్నగా ఉన్న స్థితి, మీ అందర ఆరోగ్యస్థితి తిరుగు టపాలో ఖదులు ౖవాయవలెను....''

V.C కి పే. [ 7.6.32]

\*

"ఆయనకు డిసెంటరీకి 'కూడైన్ వేకింగ్ ఆక్టివిబీ ఇన్ ట్రబుల్ ఫాల్సు బెండరబుల్ రిస్రోర్సియా ఆక్షన్స్"'అన్న బ్రాక్టిసును ఉదయం 5 నిమిషములు పాక్టీసు 5 నిమిషములు రెస్టు చొప్పన తడవకు 5 బ్రాక్టీసులుగా ఉదయం 5 గాని 10 గాని, సాయంతం 5 లేక 10 చొప్పన చేస్తే ఒక్కరోజుకే ఆరోగ్య మేర్పడును ఆరోగ్య స్థితి ననుసరించి బ్రాక్టీసుల సంఖ్య తగ్గించునది. ఆయనకు సమ్మతమైతే అట్లుచేయుమనుము...."

V.C.3 3.[5. [3.8.33]

(\* ఈ పద్యము లేవో మా దృష్టికింకను రాలేదు—సం॥)

"సీకు సి.వి.వి. విషయమున భ\_క్రిశ్ధాలు లేవనికాదు. చీకాకు, కోపము, థిక్కారము మొదలగు ఆసందర్భ వృత్తులు ప్రయత్నపూర్వకముగా తొలగించు కోన గోరెదను. నాలోని చెడుగులేవి ఆని వెదకి పట్టి బయటికి నెట్టవలెను. ఈ ప్రయత్నము సాధారణమయినదికాదు….''

V.C3 3.[5. 9. 83]

\*

\*'ఆప్పారావుగారి ఖార్యకు ఆరోగ్యము వృద్ధిపొందుచునే ఉన్నది. డి.ఎ.ఎన్. ' డయబిటిసు పూర్ణముగా కుదిరి ఆరోగ్యముగా ఉండికూడా దురదృష్ట ముచే ఏదో అల్పకారణమున ఇంజెక్షన్ చేయించుకోగా ఇంజెక్షన్ సూది జబ్బలో విరిగి దానివల్ల చనిపోయినాడు...."

v.ss 3. [5. [7.1.84]

\*

"ఇతరులు ఎంత నిందలు మోడినా నాకు వెఱపు లేదు. నిర్భయముగా నేను జీర్ణించుకోగలను. నావలన ఎవరికీ నిందరారాదు. నీవు ఈ విషయమును గూర్చి వ్యాకులపడవద్దు....నా సంకల్పమే పవి[తమయిన దయితే, నా మార్గమే సత్యమయితే, ఆది తన్ను దాను నెలకొల్పుకొనగలదు....''

V.S\$ 3. [24.2.34)

\*

"నా మనస్సు దోలాందోశనగా ఆల్లకల్లోలమైన ఆక్షన్స్ తో ఉన్నది. ఇప్పటి చిక్కులేవో షేమోదర్కమయిన గొప్పపరిణామమ నకే ఉప్పకమించినవని

FREE LES LE FORM

<sup>\*</sup> ఆచార్య విస్సా ఆప్పారావుపంతులుగారు శాస్త్రిగారి వియ్యంకులు.

<sup>+</sup> యోగమ్మితులు దేవులపల్లి ఆప్పలనరసింహంగారు.

తలచుచున్నాను....చిక్కులలో నలుగుచున్నాను గాని లోపల ధైర్యజ్వాల వెలుగు చున్నది. ఏమిటిని ఆని చీకాకుపడితే 'యు బెటర్ ట్రీట్' ఆని తోచును. నేను మరచినా నీవు ప్రతిదినము జాబు బాయుచుండుము...."

V.C.3 3 [5. 4. 34]

V.C.కి పే.[ప. [24.5.34]

"లోక వ్యవహారమంతా బీకాకుమయంగా ఉన్నది. ఇంకా ఒడుదుడుకుగా ఉండునా అన్నట్టున్నది. సరి. సి.వి.వి. లైను మీది నిశ్చయము మరీమరి ప్రఖలు చునే ఉన్నది. కొన్ని రోజుల నుండి మా యిద్దరికి శరీరమున వర్కు అతి తీవ్ర ముగా ఉన్నది. 4 రోజుల నుండి నాకు డెంగ్యూ జ్వరం వచ్చి కుదిరినది. మీ వదినగారు ఆక్షన్వల్ల చాలా అల్లకల్లోలముగా ఉన్నది. నా పనీ అలాగే ఉన్నది"

V.C.3 3. [5. [7. 10. 34]

# ఉభయకుశలోపరి

[ఇప్పడు ప్రకటిస్తున్న లేఖల్లో ఆనేకం గురుదేవులు యోగమ్మితులయన శ్రీ కొత్త వేంకటేశ్వరరావు [ఎం.ఎ, ఎల్.ఎల్.బి, అడ్వకేటు. గుంటూరు]గారికి [వాసినవి ఒకటి రెండు తమ బాల్యమ్మితులు శ్రీ చల్లా సూర్యనానాయణగారికి [వాసినవి. మరొకటి శ్రీ పోతరాజు నరసింహంగారు(మదరాసు [పెసిడెస్సీ కళా శాలలో శ్రీ రాధాకృష్ణపండితుంకు పూర్వము ఫిలాసఫీ [పొఫెసరుగా నున్న వారును, మాస్టరుగారి మీడియను లలో ప్రముఖులును, శ్రీ ప్రభాకరు లీ యోగ మార్గమున [పవేశించుటకు నిమి\_త్రకారకులైన వారిలో నొకరును) [పథాకరులకు [వాసినది. ఇకకొన్ని గురుదేవులకు శిమ్యలు [వాసినవి.

1940—50 నడుమ తామందుకొన్న 86 లేఖల్లో శ్రీ వెంకటేశ్వరరావు గారి మూలమున ఒక 55 మా కందినవి. ఆలాగే శ్రీ చల్లావారి కుమారులు రామ చంద్రకొడ్డిగారి మూలమున మరెన్నో సాహిత్య విశేషాంశాలు గల లేఖలు 1910—50 నాటివి మాకందినవి. ఇంకా ఎన్నో లేఖలను మేమిటీవల సంపాదింప గల్గితిమి. ఈ మోగమార్గంలో శ్రీ [పథాకరులకు గల ఆనుభూతిని, విశ్వాసాన్ని, వికాసాన్ని గు రైంచటాని కనువుగా కొన్నిటి నిక్కడ కాల్మకమాన హొందుపరుస్తు న్నాము. ఇట్టి లేఖలు వారి చిత్తవృత్తి పరిపాకాన్ని జీవిత వృత్తాన్ని పరికింప గోరేవారికి, ఆత్మవికాసము నందగోరేవారికి ఉపకరించగలవని విశ్వసిస్తున్నాము.

వీటినన్నిటిని పిదప ఒకే సంపుటముగా బ్రకటించుట మా తలపు –సం॥]

24-2—34 4, వెంకటరంగంపిళ్లె వీధి, మర్గాసు

నమస్కారములు. ఉభయకుశలోపరి. నేడు చి॥ శంకరం పేర కవరు బాసినాను. అందలి విశేషములు చూడండి. ఆవి సత్యములు గనుక నాటిని గూర్చి దాపరికము అవసరము ఉండదు. సత్యేతరములయిన వాగ్వ్యవహారము సన్మార్గ విరోధి. నన్ను ద్వేషించు వారిమీద గూడ నా ప్రేమ ప్రవహించునుగాని, దాని మార్గము వింతగా వుండును. సత్యము 1 గ్వరించుటకును, మరుగు పరుచుటకు శక్యము కానిది.....సర్వ్ త శాంతి సౌఖ్యములు కలుగుటకే నేనిది ప్రాయగోరితిని. బ్రహ్మాండము విరిగి నా మీద పడినా నా నిశ్భయమునుండి నా మనసు చరింపదు. మానవ కోటి అంతా నాకు ప్రతికూలమై నన్ను గ్వించుటకు సిద్ధపడినా సర్వ ప్రాణనాథుడు నన్న న్నుగహించుట గు క్రించుచున్న నాకు తొబ్బుపాటుండదు. అందరము కుళలము. ఇది చాలా ఒడుదుడుకులు జరుగుటకు ఉప్పకమ కాలము. వచ్చే వైశాఖమునుండి ఇక ఎంతో తీవ్రముగ.......తప్పదు. జవాబు వాయుడు. చిగి శంకరముకు కవరు చేరిన సంగతి వెంటనే వాయుడు. అందుకే

వే! డ్రు.

మ.రా.రా. చల్లా సూర్యనారాయణరావు పంతులుగారు, ముక్యాల, కృష్ణాజిల్లా.

\*

9-2-40

[జాబు నెం. 12]

ရင် ဆြည်လာညှ

4, వెంకటరంగంపికై వీధి

ఆశీర్వచనములు ఉభయకుశలోపరి.

మీ జాబులు చేరినవి. మీకు కొంత సుగుణముగా ఉన్నందుకు సంతోషము.

ఎన్ని ఆపదలలోగాని, ఎట్టి దుర్వార దుంఖములో గాని, నిజముగా రక్కించగలని ఈశ్వరాను గహము. తక్కి-నవి దానికి లోబడినవే. నిర్వికల్పముగా ఈశ్వరాను గహమును విశ్వసించి ప్రార్థించుచు ఇతర సహాయములు పొందినను నా కంత బాధ యుండదు. భగవదను గహము గూర్చి, వెగటు, రోత, విసుగు కలుగరాదు. ఎంత విపరీత పరిస్థితులలో ఉన్నా ఆవిశ్వాసము విడరాదు. ఆట్టి పరిస్థితులు మన (ఆహంకార కృతములు) లోనివి; ఫవ్మితత, శుచి, ఆరోగ్యము ఈశ్వర మయము. అవి తదను గహముననే మనకు లభింప వలెను.

వదిగా మీ ఆరోగ్యము చక్కబడు గాక యని నా ప్రాంధనము. నేనిప్పడు పడుచున్న యిబ్బందులలో మీ యిబ్బందు లొక లెక్కగాదు. నావంతు నేను. మీ వంతు మీరు ఆనుభవింపవలసినపే కదా! పరస్పర కష్ట సమీకరణ శ క్రిని లోక మింకను గు రింపజాలకున్నది. ఆది వుండి వుండనట్లు, పనిచేసి చేయనట్లు ఉన్నవి. నేను 2, 3 రోజులలోనే ఏమో తిరుపతి వెళ్తాను. కుటుంబాదికము తర లించుట ఎప్పడగునో! సి ఏ.ఏ కృప.

మీ మి తులెవరో చచ్చి ఉ తరమిచ్చి వెళ్లిరి. మీ ఆరోగ్యము సరిగా లేదని చెప్పిరి. ఆంతే. ఆప్పడు నే నితరులకు టిట్ చేయుచున్నాను. నడుమ వారు కొంత చికాకు కూడ కలిగించిరి కబుర్లు సాగించి, ట్రిట్ చేస్తూ ఉండగా /గహించ చలే.ను.

వే | పభాకరశా స్త్రి

To, K. Venketeswar Rao, 4 th cross Road, Brodipet, Guntur.

[జాబు నెం. 14]

ఆనందా శ మము కరణాల పీథి తిరుపతి 28-7-40

ఆశీర్వచనములు

ఉభయకుశలోపరి.

మీరు, నేను విశాఖ పట్టణమునుండి బెజవాడ వచ్చి తిరుపతి ౖపయాణమగు చుండగా మీరు బ్రాసిన జాబొకటి బెజవాడకు వచ్చినది. ఆది నాకు చేరినది, ఇంకొక జాబు నేనెఱుగను - తొలి జాబులో మీరు బాపట్ల వెళ్ళుచున్నట్లు [వాసి తిరి. వచ్చి మగల బ్రాస్తు గదా ఆని బదులు బ్రాయలేదు. కొంత ఆడ్రాన్. 

మీ యందర జేమమునకు సంతోషము. మీ కాలి బాధ ఆట్లే ఉన్నందుకు వగచుచున్నాను. భగవంతుడు మిమ్ము ఆరోగ్యవంతుని గావించుగాక ఆని వేడు చున్నాను సి.వి వి. ఖార్యగారు ఆటువచ్చి కొన్నాళ్లుండుట సంతోష విషయము. "మం[తములు" వగై రాలు పనికి గావనుటలో ఏ మం[తములు? 'ఆది యింతకు ముందు సహించినది' అంటిరి? అది అనగా ఏది? ఇకముందు అట్లు చేసిన అపాయ మున్నది' ఆన్నవార్ నే వినజాలను. ఆది పాపిషపు మాట! సి. వి. వి. నా వల్ల ఎవ్వరికి ఆపాయము జరుగదు అనిరి. నేను దుర్వాసో విశ్వామ్మి తాదులవంటి వాడగా ననిరి. ఎట్టి యపమార్గమున నున్న వానిని గూడ సంస్కరించుటే గాని, దండించుట నా పనిగా దనిరి. బాధలు వారి వారి కర్మల వల్ల వచ్చినవి గాని దానికి క క సి వి.వి కానేరదు - ఇది నా నిశ్చయము. ఇంతదాక "ఏల సహింప వలసెను? ఇక మాత్రమేల సహింప రాదు?" ఏదైన జాబు.... పె వారి ద్వారా పంపుట మంచిది" ఆన్న నర్థమేమి? పైవారనగా ఎవరు? ఎవరు ఎవరికి జాబు [వాయుటలో ఏ పై వారి ద్వారా [వాయపలెను? మీ వాక్యములు నా కర్థము కాలేదు. శక్యమైతే సవి స్థరము జాబు బాయండి. నేను ఎవరెవరినో శిమ్యలను చేర్చితినని, నేను మాష్టరు నయితినని, ఏమేమో వ్యవహారములు 1 ఆయమగారి సన్నిధిని జరిగినట్లు వింటిని. నే నందరకు శిమ్యడను. నేను గురువును గాను. నే నెవరినీ శిష్యులను జేర్చలేదు. నన్నె వరైనా మాష్టరు అంటే దుఃఖపడుదును.

నేనేదో మూల, అపరిజ్ఞాతుడనుగా ఒదిగి ఉందునుగాక! నాకేల ఈ తగ వులు? లోకములో ఇంకా నిర్వికల్పముగా సత్యము నెలకొనలేదు.

చి తగించపలెను.

ವೆ. 1 ಪ

3-12-44

తిరుపతి

APTE CONTRACTOR BUILDING TO LINE TO THE PARTY OF THE PART

చిరంజీవ! ఉభయకుశలోపరి. 30 వ తేదీ మదాసు రేడియా ప్రసంగమునకు వెళ్ళినాను. 2 వ తేదీ తిరిగ వచ్చినాను. ఆందరం కేషమము. నాకు సంబంధించినవిగాని, యోగమార్ధమునకు సంబంధించినవిగాని, విషయములు ఆడిగినా వారికివీరికి తెలిపితే వారు, వీళ్ళు మతిచెడి ఉన్నారుసుమా, ఆశాస్త్రుర్లు వీళ్ళమతి చెఱిచినాడు సుమా ఆశుకోవడం సంభావ్యము. జా[గ\_త్తగా వ్యవహరించండి. శ్రీ లక్ష్మీనారాయణ పంతులుగారు నాకు [వాయనక్కరలేదు. వారి పుణ్యసాధ్వికి ఆరోగ్యము కలుగుగాక! తథ్యము వెల్లడయ్యేదాకా నన్ను నన్నుగానే ఉండనివ్వండి. చి॥ రామకోటయ్య జాబు బాసినాడు. అందులో వింత విషయము ఉన్నది. సరిగా ఇక్కడ జరిగిన అసాధారణ విషయము అంతా ఆశనికి ఆ నాడే ఆగపడినది. ఏమి ఇది జరిగిన విషయము తెలుపండి అని [వాసినాడు. ఆనాటి చి॥ గురు, భాష్యం, నచ్చిదానంద ములు వాళ్ళ డై రీలు అతనికి [వాసి పంపుతారు. పీటితో సమిటి! ఎన్నో విశేషాలు వ్యక్తమవుతున్న వి. [గహించవలెను.

వే. [ప.

28\_3\_45

1 है ವಿಂಕ ಕೆಕ್ವರ ರಾವುಗಾರಿಕೆ

ఆర్యా! వందనములు ైశీ గురుపేవులు ౖపఖాకరశాస్త్రిగారు, వాకి తమ్ముడు ైశీ శంకరశాస్త్రిగారి ఆల్లుడు ౖశీ పురుషో తముగారు స్వర్గస్థులగుటటే చాలా చీకాకుగానున్నారు. వారిలో నీ షాకు మూలముగా సముందమధనమంత పని జరిగినది. తత్పలితమే ఈ జాలుతో గూడ మీకు పంపిన వారియనుభూతి వృత్తాంతము ఇపె మీరు చదిపి, ౖశీ రామకోటయ్యగారి గూడ పంపుదురుగాక యని కోరుచున్నాను. ౖశీ రామకోటయ్యగారికి ఆరోగ్యము గురించి ఉత్తరము వాయగలరనితలచెదను. మీకేషమాదికమును తెలుపగోరుచున్నాను. ఈకాగితము లను ఉత్తరము వాసి మీకు ౖశీ శాస్త్రిగారు పంపమనిరి.

చిత్రగింపుడు, విధేయుడు కేతిఖ కోదండరామయ్య

18. 3. 45 తేదీ మధ్యాహ్నము తిరుపతి నుండి తొందరలేని మనస్సు తోనే బయలుదే తిని. 19.3.45 తేదీ మదరాసులో చిరంజీవి తమ్మునిజాబు (కుంభకోణమునకు టికెట్ కొన్నతర్వాత) చూచి యేమి యస్దర్భము జరుగునా యని వెఱచి ట్రిట్ చేసితిని. మఫ్యాహ్నము మూడు గంటలకు దుర్భరమైన లాడము కలిగెను. ఇట్లు 5గం॥ దాక జరిగినది. భోజనముచేయతోచలేదు. భోజ నములేకయే భగవంతున్ని భారమువై చి కుంభకోణము వెళ్ళితిని 20. 3. 45 తేదీరాతి టీట్ మెంటు రిసీప్ చేసికొన్నట్లు తెలియలేదు. మాష్టర్స్ రికాలింగ్ [పాసెన్ కోసమె ఆనగా 'మాతృశ్రీ'గారి సౌమంగల్య్ షా ప్రికె ) మాకును, మా ద్వారా లోక మునకును 'ఎటర్నటి' [పాప్రికై సెంటరుకు వెళ్ళి నేనుండి నప్పడే యనర్థము జరుగునాయన్న యుచ్ఛ్వాసముతో నానాటిరాతి ప్రాక్టీసు జరిపితిని. 21 3.45 తేదీ ఉదయము చి॥ సుందరమూ ర్థి వ్రాసిన యుత్రము వచ్చినది నిమ్మళముగా నున్నదని. మధ్యాహ్నము చి॥ రామచం దరాప్రి జాబు వచ్చినని. చి॥ సుబ్బయ్యకు నెమ్మ దిగానున్న దని ఆనాడు విచారము మరచిపోయి యున్నాను. సాయింకాలము నిర్విచారముగా 'పాక్టీసు' చేసినాను. 23.3.45 తేదీ మధ్యా హ్నము ఇంటికి వచ్చి ఈ దౌర్భాగ్యమంతా వింటిని. ఇట్లేల జరుగవలెనను విచా రమునకు సమాధానమునకై యంతరంగ మూరకే చుమ్మలు చుట్టుకు వోవడము మొదలు సెట్టినది. 23,24 తేదీలు అల్లకల్లోంను గా ఆంధకారములో ఉన్నాను. 25.3.45 తేదీ మధ్యాహ్నము అతివిచారము, దుణము. కాలేజీలో ఉండలేక పోయనాను. ఇంటికి వచ్చి మేడుస్తూ కూర్చున్నాను. "సర్వం దుణం దుణం సర్వం శూన్యం హాన్యం'' అనిపించింది ఏమీతోచకుండా మళ్ళికాలేజీకి వెళ్ళాను. ఆక్కడేదో ఓ ఆరగంట గడిపి మళ్ళి ఏడుస్తూ కూర్చున్నాను. ఎప్పాక్టేసు బైమయినది. చ్రాక్ట్రీసు చేసుకున్నా ఏమీ శాంతిలేదు. అందరూ వెళ్ళినారు. నాకు 'బెజవాడ యొందుకు వెళ్ళకపోతినా' యని విచారము. ఎట్టిచిక్కులు వచ్చినా కుంభకోణము వెశ్భవలెనని యంతకు పూర్వమే నెల నుండి నిశ్చయమేర్పడుట యేమి? దాని వలన లాభమేమి? ఆని చింత. బెజవాడవెళ్ళి నేను దగ్గర ఉండి । టీట్ చేస్తే జీవించి యుండునేమో! మోసమయ్యాగదా! యని దుణ్ణము. నిరంత రము ఆరాధించు ఈశ్వరశ కి నన్నిట్లు వంచింపనేల? ఇటువంటి స్థితికి పరిణ

మింపదగిన వ్యవహారములో నన్ను ప్రవత్తింపజేసి, శ్రీ ఆప్పారావుగారిని<sup>8</sup>, నన్ను ఇందు కార్యక రైలుగా నిలిపి నిర్వహించి యిట్లు నెత్తినడుపనేల? ఇత్యాగి వివారము. ఆపుడు ఈ క్రింది విషయములు తోచినవి.

"కొలడి రోజులలో మీడియములలో గొప్ప మార్పు జనుగవలసియున్నది. ఆ గొప్ప మార్పులను బొందవలసినవారిలో సీవొక ముఖ్యుడపు. ఆ మార్పులు జరిగించుటకుగాను నీలో వెలయవలసిన దివ్యసంకల్పములు నీకింక నందకున్నవి. ఏవేవో వ్యవహారములలో నీపు నలగుచున్నాపు. ఇంత తీ[వమయిన 'షాక్' నీపు పొందవలసియుండుట పూర్వకర్మానుభవము కూడను చనిపోలునపిల్లవాడు ఆతని నంబంధులు ఎందరో ఆకర్మానుభూతిలో అంశాంశ భాక్కులు. ఆ కర్మ తం[తములు వేర్వేరుగా గు రైంపవలసియున్నవి. సి.వి వి. శిమ్యుడవైన సీపీసమ యమున ఆతని [పేమానుబంధులలో నౌక్కడపై చిక్కుకొని సెంటరులో దివ్య సంకల్పముతో నుండి [టిట్ చేయుచుండగా నాతడు శరీరమును విడుచుట బట్టి యాజీపుని నీపు సి.వి.వి. కస్టడీలో నుంచుటైనది. సి.వి.వి. అవతారము జరుగు నప్పుడు రీకాల్ చేయబడేవారిలో నాతడు నౌకడు కాగలడు. ఇందులో నీ త్మీవ సంకల్పము [పయోజకము.

ఆయితే ఆ పిల్లవాడు తిరిగి రీకాలో చేయబడుట తధ్యమగునా? సి.వి.వి. రీకాలో చేయబడుట తధ్య మనుకొనుచుంటివా? లేదా? సత్యమని నమ్మియే నేనుచ్చ్వసించుచున్నాను.

ఆది సత్యమేని యిదీ సత్యమే. ౖశీ ఆప్పారావుగారి ఖార్య రీకాల్ చేయ బడుట గూర్చి ఆమె చనిపోయిన మూడవరోజున నీయనుభూతిని స్మరింపుము.

అట్టిచో ్డీ అప్పారావుగారి ఖార్యవలెను, ఈ కుఱ్ఱవానిషలెను, నాకు అక్యంత ్బేమ పాత్రములు, నన్ను, నాద్వారా సి.వి.వి. అన్నుగహమును విశ్వ సించువారు, నాచే ట్రిట్మెంటు పొందినవారు, ముఖ్యులింకా కొందరున్నారే? వారి విషయము? వారి విషయము ఇట్టిదే. వారి యనుబంధము (తల్లియో, తండియో, భార్యయో, బిడ్డలో) ఇహమున నున్నచో సీ సంకల్పము వారిని శరీరముతో రప్పింపవలెనని యుండి, అది వారిని సి వి వి. కష్టడీలో నుంచినచో వారును రీకాల్ చేయబడుదురు. ఆందు మీ మీ (సీ యొక్క-యు, ఆభేదము పడసిన తక్కిన ముఖ్యశిష్యలయు) సంకల్పములే బ్రమాణములు. సీమాత్తలు సీ మూలమున రీకాల్ చేయబడుదురు. డి.ఏ ఎన్.ి బ్రభృతులెట్టివారే; ఆయితే పూర్వయుద్ధమున 1914 సం. మొదలు మూడేండ్లు నేను భయంకరానారోగ్య ముకో నుండి సి.ఏ ఏ. ఆన్ముగహమున నారోగ్యము పొందితిని. నాటి యుద్ధమరణ వార్తలు నాకు దుర్భరముగా నుండెడివి. నిరంతరము దుంఖుగస్తుడనై తిని. ఈ యుక్తమున సి ఏ.ఏ. యన్ముగహమున ఆజాధ త్రీవముగలేదు. నింగహళ క్రి కలదు. కాని బ్రహంచమున ననేక లక్షలమంది చౌర్జన్యమునకు దాము కారణము కాకపోయి ననుం, దౌర్డన్యమూర్తులగు మొనగాళ్లచేతులలోపడి చచ్చిపోయనారు. ఇంకా దచ్చిపోవుచన్నారు. వారి తల్లులు, ఖార్యలు, పిల్లలు, 'ఆలో లక్ష్మణా' యని ఏడ్పుమన్నారు. వారి దల్లులు, ఖార్యలు, పిల్లలు, 'ఆలో లక్ష్మణా' యని ఏడ్పుమన్నారు. వారి దుంఖములు నాకు దరచుగా గోచరించుచుండును. ఎంతో ఆస్తుకాప పడుచుందును. ఆవియును ఇప్పడు నా తమ్ముని కుమా రై మొదలగు వారి దుంఖముల వంటివేనే. డిసైపుల్స్ దుంఖములు తీరునేని, డిసైపుల్స్ కుటుం బముల దుంఖముల తీరునేని, వారి యాప్తుల దుంఖము తీరునేని, యూరపు మొదలగు దేశములలోని యా ర్వనాదములు కూడ తీరవలేను.

యుద్ధమున జబ్బిన పీరపురుషులెల్ల 'రీకాల్' చేయబడవలెను. ఇది నా కోంక. ఇది నా సంకల్పము వారిని నా యాప్తులుగానే ఖావించు చున్నాను. అందుకు బ్యూ ప్రమయిన సంకల్పము కలవాడపు కమ్ము. ఆట్లు చేయగలపు. ఆయిలే హిందూ దేశములో సత్యా [గహమున నెందరో జై శృలో, బయట, పాప సంకల్ప రహితులే చబ్బిరి. చంపబడిరి. వారు? వారినీ 'రీకాల్' చేయుటకు నీ సంకల్ప బలమే సాధనము. వారేకాడు దొరతనము వారి సిబ్బంది కూడ [పజల దౌర్జ న్యముచే కొందరు చంపబడిరి. అందును నిర్దోషులు రీకాల్ చేయుబడుదురు. ఇంలే కాదు. 'కామెట్' రానున్నడి. భూమిపై ఆధికమైన ఉష్ణము విజృంభించి పెక్కువిప్లవములు జరగవచ్చును. ఇంకనూ ఆసాధారణముగా హిందూ వేశములోనే యుద్ధజ్యాలలు చెలరేగవచ్చును. అందు మరణించిన వారు కూడ మీ మీ సంకల్ప బలముచే రష్టితులు గావలసియున్నారు. ఇపుడు భూమిపై పుట్టి మర్పుడవైతీవి. సి.వి.వి. మీడియముతనము పడసితివి. మాష్టరు తనము పడయనున్నాపు. నీపు నిర్వ డింప వాసిన కార్యభారమును ఈ విపత్తుమూలమున స్పష్టముగా గు రైంచి, దానికి జాలిన సంకర్భ ఖలమును బడయుటయు సి.వి.వి. ముఖ్య శిష్యలలో ఆభేద ఖావము (సీకు 10 రోజులకు ముందుగా గోచరింపించినది) నిండార్స్ కొనవలసి యున్నావు. కొలది రోజులలోనే దీని త\_త్వమును సీవు ఆనుభూతి పూర్వకముగ తెలియ గలవు ఈ నిశ్చయమును సీవు ముందు గుర్తించి యుంటేని మృత్యు ద్వారము నుండి నిత్యతా సౌధమునకు గంతువేయ గలవు. సర్వము నిర్వహింపగలవు. ఆయితే ఈ స్థితి ఎన్ ఆర్.బి వి. 10 చెందెనా ? ఈ నడుమ చాల ఆలజడి ఆయన శరీరమున జరిగినట్లు వింటిని. ఆది ఇట్టిది యగనా ? ఆది ఆయన నడిగి తెలిసికొమ్ము. మరియు ప్రతీశించి చూడుము. అయితే కొన్నాళ్ళ కిందట చెన్నుముక మై నుండి ఒక దివ్వె కుండలిని దగ్గరకేగి, కుండలిని చట్టు పదశిణము చేసినట్లు—ఇది కుండలిని లోనికి ఆరుగవలసి యున్నడి—అన్నట్లు గోచరించి (నిద్రకాదు, స్వప్నము వంటి మెలకువలో 15 నిమిషములకు మించి) లేచి తినే దాని యనుభూతి ఏమి ? దానిక నీవు విలువ కట్టలేదుగదా.

సి.వి.వి. స్వరూపమును చూచి సెల్ఫ్ ఆడ్వైజు పడేసేదాకా నాకు దృప్తికలుగదు. సి.వి.వి. దర్శనముకలిగేదాకా తృప్తి కలుగ దన(కు)ము. ఇప్పడు నీలో జరిగిన సంవాదము ఏమను కున్నావు? సెల్ఫ్ ఆడ్వైజ్ కాదా? కావచ్చును. కానీ సెల్ఫ్ను నేనింకా చూడలేదే? నిజమే: బ్రాయత్నింపుము. ట్రైఎగెయిన్, చూడగలవు.

My self and your self when met ie. realised together is our self. That is Comet-Co-met

సి.వి వి.

యన్.ఆర్.బి.వి. మాష్టరుతనము బడయుట నీవు గుర్తించితివా? ఆయన మాటలను సంపూర్ణముగ నీవు విశ్వసించు చుంటివా?

ఆయన ఇన్సియేషన్ చేయు మోగ్యతను, మాష్టరు తనమును నేసిక్షణమున కింకనూ గుర్తించలేదు. మాష్టరు పర్మహ్మ మగుటనుగూడ నేనింతదాకా గుర్తించ లేదు. ఆది గుర్తించినచో నాకింక సందేహమే యుండును? యన్.ఆర్.బి.వి. అందరు శిమ్యలకంటె సి.వి.వి. లైను స్వరూపమును అసాధారణముగ గుర్తిం చినవాడని, తొలితారి రియలైజు చేయువారిలో మొదటివా డాతడే కాగలడనీ నేను విశ్వసింతును. కానీ ఆదినేను సాశాదనుభవమున గు ర్రించలేదు దాని యాథా ర్థ్యము గుర్తింపగలుగుటకై పరితపించు చున్నాను. ఆయనకు నాక్ గ్రంథము నకు ఆభేవమగుట నేనూహింతును. ఆయన ప్రజ్ఞలో నాడీ కొంత నిర్వాహము కావచ్చును. ఆయనను, ఆయననాడీని, వేరువేరు చేసి వ్యవహరించుట న్యాయము కాదనియే నా తలపు.

సి వి.వి. బ్రహ్మమగుట నేనెట్లు బ్రహ్మషముగ తెలియలేదో, అట్లే నాడి అకరాకరము సత్యమగుట కూడ నే తెలిసికొనలేదు.

నాడిలో చెప్పినవి ఆర్లే జరుగవచ్చునని నిశ్చయమున్న దా? ఉన్నదనిగాని లేదని గాని చెప్పలేను.విశ్వాసముతో [ పతీశీంచు చున్నాను.ఇప్పటివరకు(సి.వి.వి.శరీరము విడిచిన తర్వాత)జరిగిన విశేషములకన్ని టికి నాడి నిస్సంశయముగా ను త్రేజకము. సి.వి.వి. దివ్యాను [గహమున లోనుండి జరుగు నుద్బోధములు, [టీట్మెంట్లు, వాని విశేషానుభూతులు నాకు మరీ యాలైను మీద యఖండ విశ్వాసమునకు జీవగఱ్ఱలు. నా మాటమీద పూర్ణవిశ్వాసముగలవారు, నా ద్వారా సి.వి.వి, యను[గహము పడసినవారు, కొన్ని వందలమంది యున్నారు. నిస్సంశయముగా మాష్టరు దర్శనము వడసి తత్త్వము పొందినవారుగా (యన్.ఆర్.బి.వి. గాసీ, ఇంకెఎరైనాగానీ) నాయన భవమున తెలియవత్తురేని, వారి మూలమున మృత్యు రాహిత్యము నితరుంకు సిద్ధమయ్యైనేని, నాయా ప్ర బృందమునంతను మర్నాడు వారి శిష్యతకు [పేరేపుడును. ఆ స్థితిదాక నేసివిషయమున నుదాసీనుడనుగా నుందును.

వే. ౖప

తిరుపతి

18.4.45

మహారాజ రాజ్మ్ వేంక టేశ్వరరావు చౌదరిగారి దివ్యసన్ని ధికి విధేయుడు కోదండరామయ్య నమస్కరించి చేయువిన్న పములు.

ఆర్య !

మీరు బ్రాసిన యుత్రరము నిన్నటివిన మండినది. నేను తమక్కవాసిన

యు త్రము చేరియుండు ననుకొందును. మీకు బ్రాసిన జాబుతోనే, స్ట్రీ గురుదేవు లకును మీ యుత్తరమునందు పెట్టి యుత్తరము బ్రాసితిని. కానీ ఆనావి సామం కాలమే స్ట్రీనామకోటయ్యగారి కుమారుడు చనిపోయెనను పిడుగువంటి వార్త త్రీ 'రవి'గారు బ్రాసిన యుత్త రమువలన తెలియగల్గితిమి. యువకులగు స్ట్రీనామ కోటయ్యగారి కింత చిరుతవయసుననే యిట్టి దుర్భర పరితాపము కలుగుటకు మేమొంతయు పరితపించితిమి. తన యారోగ్యము చక్కలుడి ససిగా నున్న దన్న సంతృ ప్రితో నున్న వారికిది యొక దుర్భర పరితాపపాతువు! ఆనవరతదుణ భూయిషమగు మానవ జీవితమును సుఖైకమయముగాజేయ సమర్థమగునది యొక్కాసి.వి.వి. ఆనుగ్రహమే. మీరు సెలవిచ్చినట్లు వారి దివ్యాన్నుగహమునకై యే లోకమువేచి యున్నడి.

తమ కింతకపూర్వము బ్రాసియున్న యుత్తరములో 8, 9, తేదీలలో నేదో దివ్యానుభూతి ట్రీ శాష్ర్రిగారికి గలుగ గలదని, యండుకై బ్రాపీ కించు చుండిరని బ్రాసియుంచిని ఆ దినములో జరిగిన వృత్తాంతమిని. ట్రీ పురుషో త్రముగారి మరణ విషయమైవారికి కలిగిన యనుభూతి వృత్తాంతమును మీకును, ట్రీ శంకర శాడ్రిగారికిని, ట్రీ ఆప్పారాపుగారికిని బంపిరి. ట్రీ అప్పారాపుగారిని దాని ఆంగ్ల మునకు ఖాషాంతరీకరణ చేసి పంపునట్లు కోరిరి. వారట్లేపంపిరి దానిని ట్రీ యన్.ఆర్.బి.వి. గారికి బంపవలయునని యుద్దేశించిరి. కాని దాని యాథార్థ్య మును శంకించి వారికి దాని బంపుట యందుపే కించరి. ఇది 7వ తేదీకి బూర్వము జరిగిన వృత్తాంతము.

7వ తేదీ యుదయము '[పాక్టీసు' చేసికొనగా వారికి 'ఆక్షన్' జరుగలేదట. ఇట్టిస్టీతి ఎన్నడును జరుగలేదట! ఆందుకు కారణము నన్వేషించుచుబోగా [శ్రీ యన్ ఆర్.బి.వి. గారికి వానిని బంపకుండుటయే కారణమని తోచినది. ఆ తోచి నది నిజమగుచో నిక 'ఆక్షన్' జరుగవలెనని '[పాక్టీసు' చేసికొనగా 'ఆక్షన్' దివ్యముగా జరిగినది. అంత నాదినమే [శ్రీ యన్.ఆర్.బి.వి గారికా కాగితములసు బంపిరి. ఆవి పంపిన తరువాత 8,9, తేదీలలో ననేక విషయములు, ఇనిషియే షన్ చేయు యో గృతకు సంబంధించిన రహస్యములు లోనుండి యొకటొకటిగా గోచరింపసాగినవట. వాని విషయమై [శ్రీ యన్.ఆర్.బి వి. గారితో కన్సల్ ట్ చేయవలెననిరి. వెల్లూరు నుండి [శ్రీ తాత్రి11గారు వచ్చి యుండిరి. ఈ విషయము

లను గురించి ౖ శ్రీ గురువేవులును, వారును జర్బించుకొనిరి. ఈ విషయములను గురించి ౖ శ్రీ టి.యస్. రామానుజము<sup>12</sup>గారితో ౖ బసంగించుటకై మదరాసువెళ్ళి యట నుండి ముక్తాయల వెళ్ళవలెనని నిశ్చయించుకొనిముండిరి. కాని నేరుగా ముక్త్యాలకే వెళ్ళవలని వచ్చినది.

ఇంకొక విషయము. ప్రపంచములో నేదోయొక మార్పతోడి క్రౌత్త సంవత్సరముప్ కమించునని సంవత్సరాడికి పూర్వము కొన్ని దినముల నుండి తెలుపుచు వచ్చిరి. ఆధిక చైత్ర కుద్ధ ప్రతిపత్తు నాడట్టిని యేనిము తెలియాలేదు. సంవత్సరాడినాడు ఊరిలోని నలుగురు మిత్రుల ఇండ్లకు బోయి యభినందనముల దెల్పుట యాచారము. కాని యానాడట్లు, వెళ్లటకును మనసు గొలుప లేదు. మొన్న నిజచైత్రకుద్ధపతిపత్తునా డదేమి దివ్యోద్బోర్నమో నూతన వస్త్రధారణము గావించి యానందముతో శీ డా. శీనివాసరావుగారి యింటికి వెళ్ళిరి ఆశ్చర్యము! ఆచ్చటనే ప్రపంచమున నొక గొప్ప వ్యక్తి (Roosevelt యొక్క యాస్తమముము వినుట తటస్థించినది. నాటికి రెండు దినములకు బూర్వము నుండియే ఈ సంఘట నకు సూచనలు వారి దివ్యవాణిలో ధ్వనించు చుండెడిని!

్శీమతి మీ సతీమణిగారి యారోగ్యము చక్కగా నున్నదని విని మేము చాలా సంతోషించినాము. వారి యారోగ్యమునకై [శీ వెంకట సుబ్బాశాస్త్రిగారు! శ మేము, [పతి దినము [పార్థించు చున్నాము. ఆప్పవప్పడు వారి యారోగ్యాభి వృద్ధిని గూర్చి యు తరమ లు [వాయుచుండ గోరినాము.

ఇచ్చట్టీ మాతృతీగారు, 15 ఆనందు 16 మొదలగు వారు షేమముగా నున్నారు. త్రిరామకోటయ్యగారికి గూడ నుత్తరములు బ్రాయుచున్నాను తప్పలున్న షమింప గోరెదను

నమస్కారములతో

20,28 ම්ඵ්ටක්ර

సెలవు

్థీ గురుదేవులు ముక్క్రాలోనే యుందురు.

**ವಿಧೆಯು**ಡು

తి. కోదండరామయ్య

[ఈ లేఖ గురుదేవుల ఆదేశము చొప్పన వారి శిష్యులు [వాసినట్టిది-సం॥]

సర్వక ర్లయా నీశ్వరేశ్వరుని దివ్య తేజము వరేణ్యమును వినుతించు చుంటి మిది సదా లోన నుండి మాకెపుడు మంచి మంచి తలఁపులనే [పబోధించు దాన

త్రీ గాయ్త్రి— త్రీ గురుదేవుల యాండ్రికరణము.

The latest the latest

The Part of the Pa

[ 6-5-48 నాటి మరియొక లేఖలో దిగువ నీ పద్యమున్నది –సం॥ ]

\*కూర్చి బ్రాయవయ్య కోదండ రామయ్య విడిగు బొడిగ నేను నొడుపునుడుల చక్కనొక్క జాబు జాగర్లమూడికి బాంతగాండ! మంచి కైతగాండ!

ఇది జిశాస్త్రిగారు చెప్పిన పద్యము. ౖవాయుమనుటచే ౖవాసినాను.

- 5°.0°.

\*

A CHARLES OF STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

కవరు నెం. 29

ම ජාపම

Dear Brother,

14-7-45

ఇచట నందరము కేమంగా పున్నాము. నీ జాబు చేరి చాలా రోజులైనను సమాధానం బ్రాయమని గురువర్యులు నిన్ననే శలవిచ్చిరి. ఆందువల్ల ఈ దినం పుత్రం బ్రాయుచున్నాను. ఈ కిందిఖాగం శ్రీ గురువర్యుల పుత్రంగా ఖావిం చేది (ఇది శ్రీ) రామకోటయ్యగారి దస్తూరీతోగల జాబు) చిరంజీవ! ఉభయకుశలోపరి. నేడుదయముననే టెల్మిగామ్ వచ్చినది. నిన్న మధ్యాహ్నామే చి॥ సుబ్బారాపు గుంటూరు వచ్చినాడు. నేడు మమ్ములను కలసి కొనియుండును. కాలేజీ ఫీజు ముందుగానే కట్టి పేసి నంద్కు సంతోషము. చి॥ సుబ్బారాపు తండి నేడు పంపిన మనియార్డరు రు. 100/- తిరిగి నీ పేర నేడే పంపినాను. ఆది నీపు తీసికొని అందు నీ సొమ్ము తీసికొని మిగత వానికిమ్ము.

## ఇక స్పతము

చి బీ కుమారుని ఆనారోగ్యము యిప్పటికి సంపూర్ణంగా తొలగిపోయి యుండును. ఇక ఆరోగ్యవృద్ధి కలుగును. ఇంతదాక నేను ఎంత ప్రయత్నించినను ప్రాయజాలక పోతిని. నేడు ప్రాయ నుత్సహించి ప్రాయుచున్నాను. ఇక్కడ చికాకులన్ని యు సర్టుకొని పోగలవని నమ్ముచున్నాను. చి రామకోటయ్య క్రమ స్థిరారోగ్యము పొందుచున్నాడు. కొలది రోజులలో నిర్భయారోగ్య సిద్ధితో ఆక్క డకు రాగలడు. ఈ నదురు, ఆశాంతి తప్ప యోగ మార్గమున విశేషములేమి గోదరింపలేదు. తద్విషయకములైన జవాబులు రాలేదు.

్రపంచ శాంతి ఎండమావు చందముగా ట్రమగొలుపుచున్నదా యేమి యనిపించుచున్నది. ఒకటి రెండు రోజులలో రేఖామాత్రముగా నయిన శాంతి మార్గము గోచరించ గలదేమోనని ఎదురు చూచుచున్నాను.

బెట్టిదమ్ము లాడు చెట్టగుల కమింపు మీనడింప బోకు మొవని గాని దేహామెన్ని నాళ్లొ దీనికై మెఱ్ఱమిఱ లెవని తోడనేని యెందుకోయి. ఇది గురువర్యుల లేఖ.

Dear Brothers

నేను కులాసాగా పున్నాను. మధ్య మధ్య ఒకొకరోజు నిద్రపట్టక బాధ పుట్టుచున్నను ఆరోగ్యము క్రమశం వృద్ధియగుచున్నది. మీపిల్లలందరి కేషమం తెలుపగోరెదను.

සුසුා බී් ක්රාක්

రామకోటయ్య.

14.7.45.

SETTING . LECTURE

\*

16\_6-45 මහ්పම

[ పియమి[ తునికి !

నేను 9 వ తేదీ యిక్కడకు వచ్చితిని. శ్రీ గురువర్యుల అన్నుగహమువల్ల కులాసాగావున్నాను. ఇక్కడ కొంతకాలం మకాముపెట్టి బాగా ఆరోగ్యవంతుడ నైన పిదకు యింటికి వత్తును. అందులకు ఇచట యిల్లు బాడుగకు తీసికొంటిని. కాకానినుండి కుటుంబమును గూడ రప్పించుకొందును. చి॥ మాధవుని, రాముని, చదువు బాగా సాగుచున్నదా? శ్రీమతిగారి యారోగ్యమును కూర్చి గూడా బాయుము. శ్రీలక్ష్మీ నారాయణ పంతులుగారిని కలిసికొన్నప్పడు నేను క్షేమంగా వున్నానని, నమస్కరించినానని చెప్ప పార్థన. మనమనుకొనుచున్న పంపింగ్ స్కిమ్ విషయమేముయిన పని ఆరంభించితివో లేదో వివరంగా తెలియజేయుము.

ఇక కుంభకోణం విషయము:—ఆచట జరిగిన చర్చ విషయములు టీ గురువర్యులు మాట్లాడిన విషయ వివరణలు టై పుచేయబడిన కాపీలు త్వరలో కుంభకోణం నుండి వచ్చును. రాగానే నీ కొక కాపీ పంపుడుము. అండులో చాల విషయములు తెలియగలవు. ముందు రెండు మూడు నెలలలో చాల గమనించ తగిన మార్పులు జరుగునని ఆశింపబడుచున్నది. 1948 సంవత్సరము మార్చికి కామెట్ కనపడునని ఆక్కడ నుండి ప్రత్యక్షముగా మార్పులు జరుగునని, ఆట్టి ఆఫూర్వమైన మార్పులు జరుగునని రూఢి నమ్మకమేర్పడు చున్నదని ౖశీ గురు వర్యులు శలవిచ్చిని.

ముక్త్యాల నుండి జాబు రాగానే గురువర్యులు ముక్త్యాల వెళ్ళివచ్చెదరు. ఆక్కడ జమిందారుగారితో ఈ యోగవిషయం మాట్లాడుదురు. అందు విషయమై ముక్త్యాల ఎప్పుడు బైలుదేరునది అక్కడనుండి వచ్చు జాబునుబట్టి యుండును.

> ఇట్లు, సోదరుడు, కొత్త రామకోటయ్యం

> > ම්ත්රාව්ම 16-8-45

8000 matoc

చిరంజీవ, ఉభయకుశలోపరి

నీ జాబులు చేరినవి. మీరందరు సుఖముగా ఉన్నందుకు సంతోషము. చి రామకోటయ్య సుఖముగా ఉన్నాడు. సెబ్బెంబరు తుడిదాకా ఇక్కడ ఉండ గోరినాను. భారత దేశము ఆధ్యాత్మ మహాత్ర్వము గలదా? ఈశ్వరుడు కలడా? ఆన్న సంశయములు తీరవలసిన ఆవశ్యకత ఏర్పడినది. ఇక నిరీశ్వర వాదము పండి మోగలదు. పశుబలము తాండవింప గలదు. ఆహింసా సత్యములు నెల కొనవలసి ఉంటే ప్రపంచము ఆంతా ఒక్క కుటుంబముగా పొసగ వలసి ఉంటే ఇక అల్పకాలములో ఈశ్వరాను గహము వ్యక్తము కావలెను. ఏమికానున్న దో చూతము గాక! ఆరండేలు చని పోవుట ధియసాఫికల్ సొసైటికి దెబ్బ పెట్టే— ఏమి జరుగునో! నాకు కుంభకోతాదుల నుండి జాబులు ఈ నడుమ ఏమీ రాలేదు.

[గురువర్యుల ఈ జాబు ఇంతే కలదు. ముగింపు లేదు.] కార్డు వెనుక

సోదరునకు:

నేను కులాసాగాపున్నను చాలరోజుల నుండి నీకు ఉత్రము [వాయుదమను

DE L'E L'E L'ETTE L'ELECTE L'ELECTE BORRES

TOTAL MOST WOOL TOTAL

కొనుటయే గాని బ్రాయుటతటస్థించలేదు. మీపిల్లలు, మీరు షేమమను కొందును, జాగర్లమూడి సంగతులు తెలియు చున్నవా!

నా భార్య. పిల్లలు జాగర్లమూడి వెళ్ళిరి. బహుశ రెండు మూడు రోజులలో తిరుపతి వచ్చెదరు.

ామకోటయ్య రామకోటయ్య

\*

වරාජම 15-10-45

చిరంజీవ, సుఖీభవ-ఉభయ కుశలోపరి.

ఈనాడు చాలా జాబులు [వాసున్నామ. ్పతిదినము ఏదో ఆడ్డంకి. మీ దంపతుల యారోగ్యములు చక్కబడుట తెలుపగోరుచున్నాను. చి॥ రామకోటయ్య జాబు రాలేదు. సుఖముగ నుందురు. శ్రీ అప్పారావు గారికి జాబు బ్రాసినాను. వారి ఇంట నందరు సుఖముగ నున్నారని విశ్వసించుచున్నాను. ౖ పసన్న ముగ ఆప్యాయమానముగ నీ మనస్సు లేదని, ఆదే చికాకు కారణమనీ, మొన్న బెజవాడ వచ్చినప్పటి నుండి ఆనుకుంటున్నాను. ఉన్న సన్నివేశములతోనే మనస్సు తెఱపికల్పించుకోవలయును గదా! నీకు గల సుఖానందపరి కరములులేనివా రెందఱున్నారో ఎంతెంత సంకట పరిస్థితుల లో నలుగుతున్నారో చూచుకుంటే తెలుసుంది. నా మట్టుకు నేను C.V.V. ఆను గహమనే ఆమృత భాండము లో నుంచుకొన్నాను గదా ఆన్న ఆనందోత్సాహముతో పొంగి పోతూ ఉంటాను. బాహ్య సంస్పర్శము ఆత్యంత సుఖ ప్రదము. మనకు లభిస్తూ ఉన్నదన్న పరితోషడోలలు హియిగా ఊగులాడుతూ ఉండవలసిన వారమే మనమందరమూ. ఇది గు ్తింపని వారిని గూర్చి ఆనుతపింప వలసిన వారమే! అందులోనే శాంతి సౌఖ్యములున్నవి. ఏమో [వాస్తున్నాను, నే బెజవాడ వచ్చిన నాటి నుండి తిరిగి వచ్చిన దాదీ (రాజు వచ్చినాడు) ఎన్నో తీౖవ యోచనలు సాగుతున్నవి. జనవరి తుదిలోగా ఈక్వనాక్సులోగా మే 28 లోగా చాలా. విషయములు మనలో వృక్తము కాగలవని నమ్ముతున్నాను. తదేక పరత మనలో నెలకొన వలెను. సరియయిన పరమార్ధ మార్గములో నడుస్తున్నా మన్న నిశ్చయము కలిగితే చికాకులన్నీ విచ్చిపోతవి. ఆ నిశ్చయము ఒక్క తూరిగలిగేది కాదు. ఎఱుకమరపులుగా దృశ్యాదృశ్యములుగా వెనుకఖడి ముందుకు దూకి లేదేమో అనిపించి ఉన్నదని దృఢీకరించి చి[తచి[తములుగా మనలను తీసుకు వెడుతుంది.

వే. [ప.

చిరంజీవ! చిరంజీవ! సుఖీభవ! సుఖీభవ!

నీజాబులు చేరినవి. అందు చిబ్ రామకోటయ్య చీటిగూడ చేరినది. మీ ఆరోగ్యమునకు సంతోషము. మీ కుమా ై వడిగా సంపూర్హారోగ్యము వడయుగాక, [సీ అప్పారావుగారు ఇక్కడే వున్నారు. ఇంట్లో అందరు షేమము. నాయారోగ్యము పూర్వము కంటే మంచి స్థితికి వస్తున్నట్లున్నది. ఆరోగ్యమును గురించి జాబు [వాయుటలో సీకున్న [శద్ధ సీ యనుచర మి[తు డయిన చిబ్ రామకోటయ్యకు గూడా కలుగుగాక యని కోరుచున్నాను. కవిత్వపు జాబులు మి[తులకు సావ కాశముగ [వాసినా నాకు మా[తము సూటిగా ఆరోగ్య మా[తపు వార్తతో తఱచు కార్డు మా[తము [వాస్తూంటే సంతోషిస్తాను. ఈ మధ్య అతని జాబు రాక ఎట్లా పున్నాడో ఆని చాలా చికాకు పడ్డాను. మీ బావగారింట్లో సొమ్ము పోవడము, తిరిగి దారకడము తీరు సవిస్తరముగా తీరిక దారకినప్పడు [వాయమను. చిబ్ కోదండరామయ్య [పభృతులు షేమంగా ఉన్నారు.

[ఇది కోదండ రామయ్యగారి దస్తూరీలో వెళ్ళిన జాబు]

16.11.45.

(Sd) వేటూరి [పఖాకరశాడ్త్రి.

కె. వెంకటేశ్వరరావు, గుంటూరు.

చిరంజీవ: ఉభయకుశలోపరి.

సీ రెండు కవర్లు చేరినవి. చి రామకోటయ్యతో సందర్భములన్నీ వివరించినాను. ఆతడు సవిస్తరము తెలుపునని, ఇక్కడి ఆలజడులలో విక్టాంతి కుదరక వేజే జాబు బ్రాయలేదు. ఎన్నో చికాకులు మనలో నుండి వెడలి పోవలసి ఉన్నవి. వానిని గుర్తిస్తూ జాగ్రత్తగా ఆడుగు వేసుకుంటూ నడవ వలసి ఉన్నది. నేను సుస్తీగా ఉండగా రాత్రులకు రాత్రులు నాతో బాధపడిన నిన్ను నే నెన్నడు అన్యధాఖావించను. చి మీ పిల్లవాని ఆరోగ్యము ఎట్లున్నదీ బ్రాయుము. నా సన్నిధిని నీవు ఉండగా ఎన్నో పౌరలు తొలగగా జరగవలసిన జ్యేయము అది అని తోస్తుంది. నేను ఇన్నోయేషన్ చేయడమనేది C.V.V. పునరవతరణము-(వారి స్వరూప దర్శనము నాకు) కలిగినప్పుడే. కలిగితేనే- అనగా మృత్యు రాపాత్యపు తలపు ఫలించుట అది. చి రామకోటయ్య అనేక విషయములు చెప్పగలడు.

గహించవలెను మేగి బ్రహం

ėω,

కె. వెంకటేశ్వరరావు, గుంటూరు

స. ఏ. ఏ.

బిక్క-వోలు 31-8-47

Action of the second states

చిరంజీవులకు శుభాశీస్సులు.

గొల్ల[పోలు నుంచి నా రాక ఆలస్యమై 4 దినముల కిండటనే ఇచ్చటికి వచ్చినాను. నీ కార్డు అందుకొని అపరిమిత సంతోషము పొందినాను. పొందు చన్నాను. జెండాపాట<sup>17</sup> ఎంతైనా బాగున్నదని వేరే బ్రాయవలెనా? దానిలోని వస్ని అమృతవాక్కులు. ఆన్ని ముక్కులూ ముఖ్యమైనవే. పేపర్లలో చూడవచ్చు

నన్న సి ఉపన్యాసం నేను చూడ జతపడలేదు. దేనిలోపడినదో. నేనసలు పేపర్లు సరిగా చూచేవాడనై తేకదా. దొరకవు కూడాను.

సీతో కలిసి మాట్లాడి తెలుసుకొని ఆనందించవలసిన విషయాలు చాలాఉండుట నిజము. అది ఎప్పటికి సమకూడునో. ఉత్తరాలలో ఏముంటుంది. ఉత్త బ్రాలే అన్న మాట నాకురుచిస్తుందా ? ఆ బ్రాలలోనే యెంతో ఉంటుంది నాకు కలిగే తృమ్మీ ఉత్సాహమూ ఆనందమూనూ. కాబట్టి అందులో అ్మర్గ చౌరకుండుగాక యని నా కోరిక. నీ ఉత్తరాలు జాగ్రత్తగా దాచుకొని చూచుకొని సంతోషన్తూ ఉంటాను. అంతా షేమం. అందరి షేమములు తెలుపుతూ అందరినీ అడిగినానని చెప్పవలెను.

చల్లా సూర్యనారాయణ

జాబు నెం. 61

C.V.V.P.

Equinox

23.9.47

సాయం తం.

ఉదయము సాయం తము మనము చేయు పార్గనయే సంధ్యావందనము అనుచుండినాను.

"నర్వక\_ర్తయౌ నీశ్వరేశ్వరుని చివ్య తేజమువరేణ్యమును వినుతించుచుంటి మిచికదా లోన నుండి మాకెపుడు మంచి మంచి తలపులనే (పబోధించుననుచు".

వారన్నరీతిగా (శీ) రాధాపతిగారు <sup>18</sup>Truth is god—god is truth అని అన్నారు) భగవంతుని ధ్యానించి బాధితులుగా ఉన్న మనం అబాధితమగు ఆ సత్యాన్ని పొందాలి. మనలను చుట్టుకొని ఉండే మాయావరణాన్ని Bore చేసు కొని ఆ truthను Realise చేయడమునకిదేమార్గము. Impurities ఆన్నీ మనం లో నికిచాస్తూ పోనుపోను పైకి కొట్టివేస్తూ మనలను Purify చేసుకుంటూపోతే truthను realise చేయగలుగుతాము.

ఏర్పేడు మళయాళ స్వాములనుగూర్చి మనం మొన్ననే మాట్లాడుకొన్నాము. నిన్న ఆయన శిష్యుడొకడు వచ్చి ఆయన నాతో మాట్లాడవలె ననుకొంటున్నాడని చెప్పినాడు.

పింగళలో నుండి యోగము పుట్టినది. ఈ పింగళ మానవ శరీరంలో వర్కు చేయడంలేదు. 'ఇడ' మాత్రమే వర్కు-చేస్తున్నది. ఇక నుండి పింగళ వర్కు చేయవలసి ఉంది. సహ్మసారము నుండి స్టార్ట్ అయి మూలాధారములోనికి స్టూతమునలే ఇడ ద్వారమున బెచ్చుకొనిపోయి లైఫ్ వర్కు-చేస్తున్న దిప్పడు. పింగళలోకూడా ఆది వర్కు-చేయవలెను. పింగళవరు చేయడమంటే మనవెనుక పార్య్యమును మనం చూడడమన్న మాట. ఇడతో పింగళ నాడికలియడమే కష్టంగా ఉంది. ఆ కలియడమునకు అటెమ్టుచేయడంలోనే డెక్ వస్తూంది. దాన్ని దాటితేగాని ఎటర్నటినిపొందడముండదు. వాటి రూపములను బాగా విడమర్చి చెప్పతాను. ఇడ పింగళలురెండు సైడ్సు. సుష్టమ్న మధ్య నున్న కాల్వను గల్గిన అవయవము. వాటి కలయిక జరుగుతుంది. పింగళ అంటే పిన్+కలై — వెన్ను నుమాచుట. ఆ చూడడమునకు మనమంతా oneగా కావాలి.

యోగమునకు చిహ్నమే యజ్ఞోపవీతము. యోగము పింగళలోనే పుట్టిందనడానికి యజ్ఞోపవీతము గుర్తు. పింగళ శరీరములో ఎడమపార్య్వముననున్నడి. ఆ గుర్తుకుగానే జందెము కూడా ఎడమభుజముపై నుండుట. రెండు నాడులు అంటే ఇడ పింగళలు ఒక దాని కొకటి X పరే కావలసియుంది. ఆట్లా అయితేగాని full circleను చూడలేము. ఒక ఉదాహరణం చూడండి. ఆట్లా X అయ్యేటందుకు తాను ఆదర్తో మీట్ అయినపుడు జందెము K వలే ఆవుతుంది. తాను తన సంపూర్ణ స్వరూపమును చూడగలుతాడు. ఆట్లా చూడడమునకు Pure love అవసరము. ఇప్పడు జరుగుతున్నదే పింగళలో జరుగవలసినది. గంధిగారంటున్నట్టు మన మంతా నిత్యమగు ఆపరతత్వమును (అనగా గంధిగారంటున్నట్టు మన మంతా నిత్యమగు ఆపరతత్వమును (అనగా గంధిగారంటున్నదిడి - నిన్నపుట్టి నేడుండి రేపుపోయే మనము నిన్న నేడు రేపు ఎల్లప్పడూ ఉండే భగవంతుని పట్టుకున్నామా, ఆన్ని కష్టములను గట్టెక్క గల్గుతామంటున్నాడు) అనిత్యులముగా ఉన్న మన మాత్రయించితిమా చెట్టును నీడవలే అంటి కెట్టుకొంటిమా మనల నాయన కడతేరుస్తాడు.

చిరంజీవ! సుఖీభవ!

14 - 11 - 47

ఉభయకుశలోపరి. మీ టెల్ఫిగాం, జాబులు చేరినవి.... నేను సందర్భ ములు సరిచూచుకొని జాబులు బ్రాస్తూ ఉంటాను. వెంటవెంటనే బ్రాయలేదనుకో వద్దు. మీ కే మాదికము బాస్తూ ఉండుము. ముందు సి.వి వి. -వ్యక్తము కావ లెను. "మాస్టరు సి వి.వి. నమస్కారము" అని మాత్రమే మీరు నమస్కారింప వలసినది. P వారికి నమస్కారించినతర్వాత, ప్రత్యేకముగానమస్కారించిన నమస్కారించులో, బ్రేమతో స్మరించులో చేయవచ్చును - అని తోచుచున్నది. మీ జాబు లలో M-C.V.V. నమస్కారము అని బ్రాయుచుండుట మంచిది.

[గహించవలెను.

వే. ౖప.

చిరంజీవి కొత్పెంకటేశ్వరరావు

గుంటూరు.

సివివి

22-11-47

సాయం తము

కొన్ని విషయములు మాట్లాడుదామంటే నాకీమధ్య ఇప్పడు కాదనడానికి చిహ్నంగా నోరు కట్టేసినట్లు అవుతూంది. కారణము, ఇక్కడకూర్చొనే వాళ్ళలో అనేకుల కీలైన్ అంటే ఏమిటో తెలియదు. ఇక్కడకేదో treatmentకు ఆని వచ్చేవాండ్లం తా వెంటనే వెళ్ళిపోవడము మంచిది. ఎందుకంటే నేనిక్కడమాట్లాదే విషయాలు కొందరికీ ఆదీ కొందరు కొందరికి మాత్రమే వెనుకటివాసనల వలన ఆ విషయాలు అర్థమవుతూ ఉంటుంది. సరిగా ఆర్థముగాకుండా ఆవతల ఒకదాని కింకొకటి ఏమి మాట్లాడుతారో ఆని నేను treatmnet మాత్రమునకే వచ్చినవారిని వెళ్ళిపొమ్మనడం.

ఈమధ్య నొకదినం ఆడవికి వెళ్ళాలని బుద్ధిపుట్టింది. చునస్సుచాలాచీకా కుగాఉంది. ఆడవికి వెళ్ళేటట్లయితే ఎవరెవరు? వెళ్ళడంఅని. ఇంట్లో ఆవిడను గూడా పిల్చుకునిపోవడమా? ఒక్కడనే వెళ్ళడమా? ఇత్యాదిగా అనేక ఖావము లుత్పన్న మయినవి.

మొదట ఆడవికి వెళ్ళటమనగానే వెనుకటికధ జ్ఞాపకము వచ్చింది. ఒకప్పడు ఖార్యను పంపివేయడం, మరొకప్పడు తాను వెళ్ళడము జరిగింది. ఆడవికి వెళ్ళడానికి కుపిరింది. చిన్న Jeep Car లో ప్రయాణంచేశాము. వెళ్ళే టప్పడు నాకు తోడుగా ఉంటాడని సీసాను కూడా పిల్చుకొని వెళ్ళాను. నేను, సీసా, పార్థసారధి, దీనదయాళు నాముడు వెళ్ళివచ్చాము. అడవిలో ఎవరైనా దీక్కు-ంటారేమో! పిలుస్తేబదులు వస్తుందేమో! ఆనుకుని ఎలుగె త్తి పిలిచాను. పలికేదిక్కు-లేదు. ఆరణ్యవాసమంత రోత వేరేవుండదనిపించింది. వెంటనే ఇంటికి వచ్చేశాము. పార్థసారధికి ఆ రాత్రి ఒక స్వప్నం కనిపించింది. (ఇది తర్వాత)

ఇతడు (పార్థసారధి) నావద్దకు రావడమునకెంతో ఆర్థం పున్నది. వెనుక రధమునకు సారధిగా పుండేవాడు. ఆ ఖావాన్నె స్ఫురింపజేస్తూంది ఇప్పటి ఇతని పార్థసారధి నామము. నాయనా! నీ స్వప్నము చెప్పము.

పార్థసారధి:— 'ఆ దినమునకు (అడవికిపోయిన దనమునకు) తర్వాత దినం రాంత్రి నిండలో ఒక కారులో మీరు, నేను, యురువురము మాత్రమే ప్రయాణము చేయుచున్నాము. మీరు Drive చేయుచున్నారు. కొంతదూరము పోయిన తర్వాత నౌకమలుపు తిరిగినాము. తీరుగగానే ప్రక్కననౌక తామరకొలనున్నది. ఈ కారు వెళ్ళి ఆ కొలనుప్రవక్కనే బురడలో పడినది. నేను మాత్రము దూరముగా పడినాను. లేచిచూచేప్పటికి మీరు మాత్రం Steering ను జాంగత్తగా పట్టుకొన క్రిందపడకుండా ఉన్నారు. నేను దగ్గరకు పరిగెత్తుతూవుంటే ఆక్కరలేదు ఆని

ఆన్నారు. బ్రక్కనున్నకొలనులోని పద్మములు చాలా హియిని గొల్పుతున్నవి'' ఉదయం మీతో చెప్పినాను.

ఈ స్వప్నమునకు ఎంతో ఆర్థముంది:--

వెనుకరోజూ రథంలో కూర్చోపెట్టి తానే సారధ్యంచేస్తూ వెళ్ళినాడు. కొంత దూరంపోయిన తరువాత మధ్యను ఇంకోదారివుంది. దాని నిండా జనం [కిక్కిరిసిపున్నారు. ఇక్కడేమిటో జనం పున్నారు చూదామనుకొని తలవని తలంపుగా రథమునావలపైపు త్రిప్పినాడు. తలవని తలంపుగా త్రిప్పినందున ట్రక్రానేవున్న గొయ్యిలోనికి రధం ఒరిగింది. రధములో ఉన్న మనుష్యు డా గొయ్యిలో పదేట్లు ఆయినది. కాని గురపుచతురిమచే సమాదంలేకుండా తప్పి పోయింది. ఆప్పడాతనికి 'సర్వం షణికం షణికం' ఆని తోచింది. రధంకొంత దూరం పోయింది. దారిలో ననేకులు రోగులు తటస్థమయినారు. వెంటనే సర్వం దుఃఖం దుఃఖం' ఆనుకున్నాడు. రధం మరికొంతదూరం సాంగింది. ఒక [పక్క వివాహ మంగళవాద్యాలు, మరొక [పక్క మరణమోషలు వినిపించినవి, "సర్వం స్వఫలంస్వఫలం" ఆనుకున్నాడు. ఆ రాత్రే ఎవరితోనూ చెప్పకుండా ఆడవికి వెళ్ళినాడు. ఇవన్నీ జ్ఞాపకమునకు వచ్చినవి. ఆప్పడు తటస్టులయిన రోగులు వగైరాల బాధలను నివారణము చేయలేక పోయినాడు. అందుకు కారణం తాను సన్యాసిగా వుండటమే. ఆపుడెవరెవరి బాధలయితే మాన్పలేకపోయినామని దుఃఖపడివేయనాడో వారందరికీ యిపుడు బాగుచేయడం జరుగుతుంది. ఇందుకు కారణం. ఇపుడు గృహస్థాళమంలోవుండడమే. వెనుక పాము కరచివేసే తానేమీ చేయలేకపోయినాడు. ఇపుడు Save చేయడం జరుగుతూంది. పాముకాటుకు treat చేసేటపుడు జ్మాగతగా వుండమన్నారు మాష్ట్రదారు.

వెనుకటి విశేషాలన్నిటిని గు క్రించడమునకు All side Conscience అవసరము. ఆది మనకు మాష్టరుగారి ఆన్ముగహముచేతనే కలుగుతుంది. ఆపుడు గాని మనము eternal గా stand గావటానికి వీలులేదు.

అటువంటిస్థితి గలిగేటప్పుడొక విషయము జరుగుతుంది. ఆ స్థితినిపొందే వాడ్లంతా Master గానే ఆవుతారు. ఆపుడు ఎవరు నిజమైన Master గారు? ఎవరాయనదయచే ఆ స్థితిని పొందినవా రన్న సందేహమును మదర్ గారికి పోగొట్టి real Master ను తెలిసేటటుగా చేస్తారాయన. ఏదిఎట్లాగెనా ఈ December ఆఖరుకు ఈ line యొక్క Work త్మీ వగతిని సాగుతున్నట్లుగా బాగా తెలియ వలసి ఉన్నది. ఇపుడు జరుగుచున్న విశేషాలను బట్టి చూస్తే వచ్చే December 1948లోగా దీని సంగతి తేలితీరాలి ఆని అనుకుంటున్నాను. -Egyptate white Carta Carta Carta and Byte Co

of the Rolf for set \* the Base of the Set of the Rolf PALLICE CHICE CHIEF CHIEF CHIEF CHIEF CHIEF CHIEF CHIEF

Andrew Andrews of Sala Sala Cardon Ca

తిరుపతి - మార్కెట్ ్రి బావగారికి నమస్కారములు.

ఉభయకుశలోపరి. మీ కార్డు చేరినది. జీవితమురాతిబండై చావురాక ఏడిపించడానికి ఉన్న దున్నట్టుండడంచేత – ప్రజ్ఞ చెడిఉండడంచేత ఇంతదాక ఏమీ | పాయలేక పోయినాను. 8వ తేదీ రేడియాకాని, 12వ తేదీ ఆం| ధ| పభకాని, మీరు వినడమో చదవడమో జరిగివుంటుందనుకొంటున్నాను. | పళయంబెల్లను తన గుండెల మీదికి తెచ్చుకొని తృటిన్ కలియుగమున్ దొలగించెనేము యి.కెపె దెలియవలెన్ గాంధిదేవు తీరేమందున్!18 నా |పాణములు గండుచీమలవకె బలే పట్టు పట్టి ఉన్నవి. ఈ సర్వజితు ఎంత ఎత్తు ఎత్తినది! ఏమ్మీవాయగలను? నవయుగముతోచెనా సరే. ఎప్పటాటే ఆడవలసిఉంటే మనబోంట్ల, వృద్ధుల, జీవిత వృద్ధి శుద్ధిలేనిదవుతుం దనుకొంటున్నాను. బుద్ధిలేక ఏద్ వాసినాను. షమించండి. ఎప్పడన్నా రా గోరితే రండేం.

చిత్రగించవలెను

To 24-101-48 వే. | ప.

చల్లా సూర్యనారాయణగారు, బిక్కవోలు, తూర్పుగోదావరి జిల్లా బావగారికి నమస్కారములు.

ఉభయకుశ లోపరి కడచిన జాబులో నేను బ్రాసిన ఖావం, రాగోరినపుడు 'రండి' అన్నది. నేను రాగోరినప్పడు అన్న తలపుతో - మీకు రావలెనని ఉంటే ఆని కాదు. ఎప్పడో ఒకనాడు- మిమ్మురమ్మని నేను బ్రాయగల యోగ్యత, మీరాక ఆవశ్యకత, కలుగగలచని నమ్మకము. ఈ కార్డు ఎడ్డన్ బ్రాసి నెల అయింది. జాబు ఈనాడు బ్రాస్తున్నాను. మనిషిని వున్నానేకాని మనసు ఎక్కడో వున్నది. గంధిగారి మరణం తర్వాత నాకు లోకం కీకారణ్యంగా పున్నది. పచ్చని ఆరణ్యంగాదు. మాడి పోయిన కీకారణ్యం. ముట్టుగుడ్డల మూటను చాకలి ఈడ్చుకు వెళ్ళుతూ ఉండేటట్టు జీవితం ఈడ్చుకుపోతున్నాను. గంధిగారి జన్మ వల్ల ఖారతదేశం స్వర్గతుల్యత పొందితే, తన్మరణం వల్ల నరకతుల్యతపొందింది. అట్లే అంతరంగం మహోన్నతంగా ఉంటే, బాహ్యం నాకు పాతాళంగా ఉంది. ఏమీ తీరిక లేదు. సదా C. V. V. మయకతో- ఏదోగడుస్తోంది. ఈ నెల 13 తేదీ నుండి వెకేషన్ ఆరంభం. ఆంద్రదేశం ఆంతా ఒకతూరి చుట్టి రావలెనని ఆశ. ఏం చేస్తానో! మీ అందరికేషమమంలు తెలుపగోరినాను. నాకు ఈ సర్వజిత్తు ముగియడంతో 60 ఏండ్లు నిండడం. మీ వయస్సు? సంవత్సరాదినాడు ఉదయం 71 కుగాబోలు రేడియోలో ఏదో సాహిత్యచర్ప. అందులో నేనూ ఉంటాను. వీలుంటే వినండి. ఆన్నవరం రైలు స్టేషన్ మీ స్టేషన్కు దగ్గరా?

To,

చి తైగించవలెను. వే. ట్రప.

చల్లా సూర్యనారాయణరావుగారు.

AND THE REST OF THE PERSON NAMED IN

తిరుపతి. 24-10-48

చిరంజీవ! సుఖీభవ.

ఉభయకుశలోపరి. చి11 సచ్చిదానందముకు నీవు ౖవాసిన జాబు చూచి

30

మణిమంజరి—ఆగస్టు '86

కంగారుపడినాను. చి॥ రామకోటయ్య ఆరోగ్యము ఎట్లున్నదో దాన్నిబట్టి నీపు మనసుచెదరి ఆట్లు వాసితివేమో ఆని. ఆందాక ఆతని ఆరోగ్యము గూర్చి తృప్తితో ఉన్నవాడను చకితుడనై ఆతనికి జాబు ౖవాసితిని. మర్నాడే ఆతడు సుఖముగా ఉన్నట్టు ఇక్కడ సరిగా జరిగిన బ్రిటీట్ మెంట్ సందర్భమంతా తెలుపుతూ జాబు ్రవాసినాడు. దిగులుతీరినది. నీవు పశ్చాత్రాప త్మీవతతో బ్రవాసిన జాబని ఆది నీకు కేషమమే కూర్భునని,తర్వాత తృప్తి చెందినాను. ఇక్కడ డై రెక్టరు<sup>20</sup> గారి ఖార్య గారి ఆరోగ్యము చాలా తృప్తికరముగ దినదినవృద్ధితో ఉన్నది. దినిని చి॥ రామకోటయ్య ఆబ్జర్వ్ సరిగా చేస్తున్నాడు, చి॥ సెట్టి (లెబ్రపసి) ఆరోగ్యము ఆంత తృప్పికరముగా లేదు. ఎట్లుండునో! మందు గూడ ఇచ్చుట జరుగుచున్నవి. ఆందరము షేమము. కొన్నాళ్ళనుండి త్మీవముగా కొన్ని కొన్ని సందర్భములు గోచరించుచున్నవి. అందొకటి. మి॥ సౌ॥ సుజాత ఏవాహ సందర్భమున- గురుపూజ-జరపవలెననీ C. V. V. ఆనుౖగహము పొందినవారి నెల్ల రావింపవలెనని, ఆసందర్భమున చాలా గొప్పగా ఒక సంపుటము-గురుపూజ ఆని వెల్లడింపవలెనని తోస్తుంది.అందుకే వ్యవధికలిగిందని.దేశము ప్రహాంతముగా ఉండగా శాంతి సమృద్ధమమృతమ్ ఆని ఈ సందర్భము సంఘటిల్ల గలదని తొస్తుంది. కడచిన మాఘమాసమున జరుగవలసినది, ఈ మాఘమున జరుగ గల దనుకొందును. ఆవి నాకు ఆరవైనిండి ఆరవై ఒకటి దాటకమునుపు ఆంగును. ಆವಾಲ್ಯಾಂಲ್  $C.\ V.\ V.\$  ಕರಿ| ಕ, ವಾರಿ ಯೌಗ ವಿಕೆషములు, ವಾರಿ శిష్యుల విషయ ములు, శిమ్యల మూలమున బ్రహ్మమ్యల మూలమున వారు వెలయించు మహామహిమలు, వగైరాలు ఆన్నీ సర్వ సమృద్ధముగా శక్యమైనంతవరకు సేకరించి బ్రాసి [ పకటించవలెనని తోస్తుంది. ఇదంతా జరిగేటట్టయితే నీటోంట్లు, కాశ్భుచేతులు చల్లనార్చుకొని నిరుత్సాహంతో కూర్చుంటే సాగుతుందా? ఏమీ జరగవలసి ఉందో మి ఆభ్రిపాయం తెలుపండి. చి॥ రామకోటయ్య బ్రకటింపించిన సంచిక కాదు [పకటించవలసినది. ఆది వేరే ఉన్నది ఆని ఆప్పడు తోచింది. ఆతడు నిడు | బోలు సంచిక తెచ్చినపుడు. 

To,

కె. వెంకటేశ్వరరావు.

చిరంజీవ! ఉభయకుశ లోపరి.

సీ జాబు చేరినది. అల్పకారణములతో అల్లకల్లోలపడవద్దు. మహ త్రర విప్లవములతో ఆపదలతో షోభిస్తున్నవారి స్థితులలోనికి దిగుదుముగాక. వాని సహానుభూతి మనకు ఉచ్ఛ్వాసము కలిగించగలదు. తక్కిన సందర్భములన్నీ సమక్షమున తెలుపతగినవి. పూర్వోత్తర సందర్భములతో అనన్వితముగ వుండని తీరులోనే నా కార్యరీతి ఉండి తీరవలెను. తప్పిపోతున్నా ననుకోవద్దు.

మీయంధటికే మము తెలుపగోరినాను. నేను మీకు ట్రిట్ చేయడం కాదు, మీకు మీరే చక్కచిద్దుకో వలెను. ఇతరులను దిద్దవలెను. ట్రిట్మెంట్లు నిర్వాహము చౌకదకపోతే ఆది మూల తత్వము తప్పిదముకాదు. మనమందరము ఆదే అనుకునే టప్పుడు తప్పిదము దానిదే అనవచ్చును. ఆస్థితిలో మన ఉనికి కలిగితే కొఱతే ఉండదేమో! నేను "[పఖాకరము" అని పుస్తకము బాయుట నిరాకేషముగా సాగ తగిన కార్యమనే తలచుచున్నాను. సవిస్తరముగా విన్న తరువాత మీరూ వేఱు విధముగా ఖావించబోరు. శ్రీడై రెక్టరుగారి ఖార్యగారి జబ్బు అంతా తగ్గినది. 8, 9 అంగుళాల పొట్టకొలత తగ్గినది. నార్మల్ స్థితికి వచ్చినది. ఇక తగ్గవలసినది లేదు. ఇది చక్కబడినది కాని, కోమటి (లెబ్రబి) చనిపోయినాడు

To

k. Venkateswar Rao
4th Coss Road
Bradiepet, Guntur.

The state was a series of the same

LYII

බ්။ | නා

జాబు నెం. 62.

తిరుపతి

24-2-49

ఆర్యా వందనములు

ఇచ్చట మేమందరము జేమము. ఆచ్చట మీజేమ సమాచారము తెలుప పార్థన ఈ కింది ఉత్తరం క్రీ శాడ్రిగారు క్రీ సత్యనారాయణ శ్రీషిగారికి బాసి నది. ఆ ఉత్తరం కామీ ఇది. త్రీ శాన్త్రిగారు చికాకుగా వుండి మీకు ఆ కాపీ తీసి పంపమన్నారు. చికాకుకు కారణం ఉత్తరం చదివితే తెలియగలదు.

— ౖ శీనివా**సా**చార్యులు.

చింది. మాటికి మాలికుండి మాలికుండి మాటికుండి మాటికుండి మాటికుండి. మాటికుండి మాటికుండి

## ఉభయ కుశ*లో* పరి

పెద్ద విప్లవము. ౖశీ తాతిగారి<sup>21</sup> ఖార్యగారి మరణమును గూర్చి తలచు පිංහා ජංධා නිර්කා පාම අතර සින් සින් වූ ක්රා ජේ ද ක්රා න්රා కుదుటపడక షోభిస్తూవున్న నాకు యన్. ఆర్. బి. ఏ. గారి మృతి వార్త [ పేపరులో నిన్న సాయంకాలము] చూచినాను. ఎట్టి స్థితి కలిగిస్తుందో బ్రాయ నక్కరలేదు. కాని ఆది చదివిన గంటన్నరకే జరిగిన మాక్టీసు 6.30 కి చాలా శ క్రిమంతుడనయితిని. నిబ్బరము చెందినాను. ఆనాటి సి ఏ ఏ. మృతి వా ర్త కంటే ఇవి ఎక్కువ కావుగదా! యన్.ఆర్.బి.వి. మృతి సందర్భము ఎట్టిదో, రామానుజముగారికి, ఆయన అనారోగ్య వృత్తాంతము ముందు తెలుసునేమో! ఉతరము మొదలయిన విధముల ఆదుస్సంఘటన తీరు తెలియవచ్చునేమా! మదరాసులో ఎవరి ద్వారానే నా తెలియవేస్తే, లేక రామానుజముగారు ఊళ్లో ఉంటే, ఈ ఉ తరము తెలిపి విచారించి సవి స్థరముగ బ్రాయగోరినాను. [ పపంచ మంతా తల్ల కిందులైనా సరే ఎ పాక్టీసులో ఆక్షన్ జరుగుతూ దానివల్ల ఇతరులకు ఉపకారము జరుగుతూ నాకు సచ్చిదానందములు లభిస్తూ ఉండడమును బట్టి నా ముక్కులో ఊపిరి ఆడుతూ ఉండేదాక నేను ఈ మార్గమును విడుచువాడను కాను. ఈ విషయము మార్గశిరశుద్దమునకు నేను మదరాసు వచ్చినప్పుడు మీ మేడ మీద, రామానుజమున్ను, యన్ ఆర్.బి.వి. కుమారుడు వచ్చి ఉండగా వెల్లడించినాను. ఒకవేళ యన్. ఆర్. బి. వి. శరీరము విడిచినా నే నిశ్చయమునకు, కారణము నాలోని సి. వి. వి. ఆక్షన్గానే, ఉంచుకున్నాను గనక చలింపను ఆని సృష్టముగా చెప్పితిని. ఆ నిశ్చయముననే నేను నిలిచి తీరుదునుగాక! ఇట్టి ధైర్యము సి.వి.వి. నాకు అన్నుగహించినారు. వారి మీది ్ పేమనౌక సహాయమున ఆపత్సమ్ముడమును గడవగలనుగాక. ఈ మహావిష్ణ మములో ఇక్కడి కార్యకలాపములలో —నేనుముదరాసు రావలయునిని ఎంత ప్రయత్నించినా కాళ్ళాడడంలేదు. ఈ ఉత్తరం ప్రకారం విషయములు విచారించి, జాబు బ్రాయుటతోపాటు నీవు వెంటనే ఒకతూరి ఇక్కడికి వచ్చి [ఉత్తరము కంటే నీవువస్తేనే మంచిడి] ఒక్కరోజు మాత్రమే వుండి సవిస్తరముగా నేను చెప్పే విషయములు, ఇక్కడి నందర్భములు తెలుసుకొని వెళ్ళగోరినాను. ఆట్లు నీవు వస్తే తాతిగారు, వెంకటసుబ్బాకాన్హి గారు మొదలగు మిడ్రతులకు నా నీశ్చ యములు, ఖాని వల్ల కొంత నిబ్బరము కలుగవచ్చునేమో! ఇక్కడ అందరము ఆరోగ్యముగానే వున్నాము. తాతిగారి స్థితి చాలా గటిబిజిగా ఉంటుందనుకొంటాను. ఉండదామరి? నేను వేటు తాతి వేటు అనుకోవడంలేదు! ఏమిచేసేడి! ప్రపంచమంతా డిజార్డరు"గానే వుంది. ఇకనైనా చక్కబడగఅదుగాక అని ఆశిస్తున్నాను. ఒక ప్రక్క నిరుత్సాహాహేతువులు ఇంత తీడ్రముగా ఉంటే మరొక ప్రక్క ఎప్పుడూ తేనంత తీడముగా డీట్ మెంట్లు, ఆరోగ్యములు, విశేషములు జరుగుతున్నవి. నేను నావళములో లేను.

Noil

Noil

వే။ (వభాకరావ్రి

[ఈ లేఖ [శినివాసాచార్యులుగారి దస్తూరీలో ఉన్న డి]

ASSESSED FOR THE LOCKED BOS SECTION OF SECTION

To

K. Venkateswar Rao

'కామేశ్వరి' టైలర్స్ఎస్టేట్ అక్బరాజాడ్—మ్రదాసు 9–9–49

My dear Friend,

మీరు 7వ తేదీని బ్రాసిన కార్మచేరినది. ౖశీ వెంకటరమణరావు<sup>22</sup>కు మీరు బాసిన జాబు నాకు ఇచ్చినారు. నేను మీరు కోరిన ౖపకారము నాకో ౖశీ మాస్టరు గారు మాట్లాడిన కొన్ని ముఖ్యాంశములు నాకు జ్ఞాపకమున్నవి తెలుగున [వాసీ యున్నాను. మీరిక్కడికి వచ్చినపుడు మీకు ఇచ్చెదను. కలిసి మాట్లాడుకుందాము. వేరే నేనేమి నోట్పు వారు చెప్పినప్పడు [వాసుకుని యుండలేదు. నా దగ్గిర వారి డయరీలు, కోర్సులపేర్లు వగైరాలు ఉన్నవి గాని వాటిని తిరిగి చదువ వద్దని వారి ఆజ్ఞ. దాని బట్టి ఎవరికి నేను చూపవీలులేదు. ఎందుకు నాచేతికి ఇవి వచ్చినవో నాకు తెలియదు. జాగ్రత్తగా దాచి యుంచినాను <sup>28</sup> మీరిక్కడికి ఎప్పుడువచ్చెదరు? నాకు యింట వంట ఏమియు శాంతిలేదు ఏమి చేయుటకు మనస్కరించలేదు. శరీరములో దార్థ్యముకూడాలేదు! బుద్ధిచాంచల్యము, జ్ఞ ప్రి తక్కువయున్నూ కూడా!

చిత్రగింపుడు. హోగి నరసింహం.

To ్ద్రీ పేటుంది బ్రాహకరశా స్త్రిగారు, తిరుపతి.

కార్దునెం. 81

PARLET IN

సి.వి.వి.

TOTAL TELESCOPE SECTION OF THE COMPANY

తిరుపతి 19-10-49

చిరంజీవ! సుఖీభవ!

ఉభయకుశలోపరి. ఈనడుమ చి రామకోటయ్యయేగాక పలువురు ఏడో చికాకు లోలో చెందుతున్నట్టు బ్రాసిరి. ఈక్వనాక్సు, వెల్లువలు వగైరాలు, నన్ను చాలా చికాకు పెట్టినవి. జెజవాడలో నిన్నూ అట్లే గుర్తించితిని. నీవు చాలా త్మీమమగా, నిరుత్సాహంగా ఉన్నట్లుతోచింది. ఈ అన్నింటి సమష్టి నన్ను లోలోనికి గుంజీవేయసాగినది. ఏదేదో జరిగింది. దానిలో బ్రాసిన జాబు ఆది. అందు నీఒక్కడవే కాదు, అందఅము, అట్లే ఆంద్రదేశము ఇంకా పైపై కూడా భాగస్వాములే. ఈ చికాకులలో తెఱపి కలిగించుకోవడమే తెఱపిగా ఉండడము అవుతుంది. మన మనోపై క్లబ్య, కాంతి బ్రభ్నతులే మన ఖాహ్య పై క్లబ్య, కాంతి బ్రభ్నతులుగా ఆవుతవిఆనీ (చాలా బ్రాయవలసి ఉన్నది) తోచి జాబులో ఇంచు

కంత బాసినాను. కడకు మనలను, మనము (నన్ను నేను నిన్ను నీపుకాక) జీవ పరమాత్మలు - ఇత్యాని - ద్వంద్వములు పరస్పరము పై ఎధ్యమున ఏకతను సాధించుకొంటూ వినోదము చెందుటగును. చరమానందములో ఐక్యమగును. ఈ జాబు [వాస్తూ (దీనిని చూచి నీవు)పక్కుమని నవ్వి, నవ్వించి, పరస్పరము తృప్తి, కాంతి పడసి జాబ్బు వాయగలవని కోరుచున్నాను. నన్నుమీరు మీమ్ము నేను, నన్ను సి.వి వి, దాన్ని నేను, సి.వి.వి, ప్రకృతిని, ప్రకృతి సి.వి.వి. ని విడనాడతరము గాదు. ఆంతా జేమము. బయట ఆశాంతి ఉంటే దానిలో చిక్కుకోక (కూర్మోంగా నీవ) లోలోనికిపోయి ఏకీథవించి ఆనందము తెచ్చుకోవలెను. ఈ ఈక్వనాక్సు? దానినే నేర్పుతున్నది. ఆందర కేషమాదికము వాయగోరుదును.

కారునెం. 83

సి.వి.వి.

తిరుపతి

11-12-49

18 CECTE

చిరంజీవ,

ఉభయకుళలోపరి. నీ జాబు వచ్చినది. సంతోషము. మీరందరూ సుఖ ముందురు గాక! పనులవ త్రిడి తీ్దముగా ఉన్నది. మ్రాసు, తంజాపూరి పు స్థకాల ముద్దణ, ఆఫీసులో పని, కుమార సంభవ వ్యాఖ్యాన రచన, ప్రభాకర రచన ఇవన్నీ వడివడిగా సాగిస్తున్నాను అందరం కుశలం. చి॥మ్మీ పేయసి, బిడ్డలు, మీ ఆక్కా, బావగార్ల కుటుంబము అందరు ఈశ్వరార్పితచిత్తులయి వర్ధిల్లుడురు గాక!, చి॥ గోపాలకృష్ణయ్యగారిని,రవిని, గజపతిని,25 ఆశీర్వదించితి ననుడు. ్రీ ఉ. లక్ష్మీ నారాయణగారు సుఖముగా ఉన్నరుగదా! TOUR THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

ສາໝ. ເຂົ້າພາ. ເຂົາພາ. ເຂົ້າພາ. ເຂົ້າພາ To The same of the

K. Venkateswar Rao.

THE PARTY LINE BOOK BOOK LINE US BOOKENED ...

divisition at the district

CO EG PLG

చినకాకాని

20-12-49

[బహ్మ్మ్ గురుదేవుల చరణ సన్నిధికి

భ క్రితో [పజమిల్లి విన్నవించునది. తమ దయవల్ల నందరం కుశలము. తరుపతిలో [పేయరు విశేషములు తెలుపవేడుచున్నాను. తమరు గుంటూరెపుడు పచ్చేది తెలియజేయ్ పార్థన కొన్ని రోజుల్మకితం నాకు మోకాలు నెప్పివచ్చెను. కాలువంగక బాధపడితిని. ఆ విషయం తమకు [వాసితిని. [వాసిన రోజుననే మోకాలు నెప్పికితోడు వంట్లోజ్వరం తగిలినట్లుగా ఫీలింగు తెలిసినది. అందువల్ల ఎటు కథలజాలక యింటివద్దవుంటిని. తమకు కార్డ్మవాసిన మరుదినం సాయం కాలం (అప్పటికి నాకార్డు తమకంది ఫంటుండి ) [పేయరులో వింత యాషన్ జరిగెను. నమస్కారం చేసికొన్న కొంత సేపటికి విపరీతంగా నప్పవచ్చినది. ఆపుకొందమన్న ఆగనినవ్వు. శరీరమంతా చమటలు పోసినవి. [పతి అణువులో యాషన్ జరిగినది. అపుడు 'నా కాలునొప్పి తగ్గవలయును' ఆనుకొంటుండగా యెవరో 'ఛా' కాలునేప్పీలేదు గీలునెప్పిలేదు. షటప్పు, ఏమి జరుగుతుంది అబ్బర్టుగా తోచింది. ఆలా కొంత సేపుంటిని. తరువాత లేచి మాడగా జ్వరం ఖన్నట్లుగా తోచింది. ఆలా కొంత సేపుంటిని. తరువాత లేచి మాడగా జ్వరం ఖారం పోయింది. మోకాలు మామూలుగా వంగుతూ పుంది. నొప్పి దాదాపుగా పోయింది. తీమతి ఆమ్మగారికి నావందనములు.

To V. Prabhakarasastry garu, విధేయుడు రామకోటయ్య

Tirupathi.

Thanking our stroke dimpolitical built being free copy and built of

The Assertance where the

#### సూచికలు

- 1. మాస్టర్గారి సతీమణి మదర్ వెంకమ్మగారు.
- 2. త్రీ ఉన్న వ లక్ష్మీ నారాయణగారు. యోగమ్మీ తులు-
- 3. నర్వత్రీ గురు ప్రసాదము (శ్రీ ప్రభాకరుల రెండవ కుమారుడు), టి.పి ఖాష్య కారాచార్యులు (యోగమ్మితులు), సింగరాజు సచ్చిదానందం (శ్రీ ప్రభాకరుల శిమ్యలు)

ఆ నాళ్ళలో వీరు గురుదేవుల బ్రాహిర్థనానంతర బ్రష్టులను డైరీలుగా బాయుచుండెడివారు.

- 4. యోగమిత్రులు శ్రీ కొత్తరామకోటయ్యగారు శ్రీ ప్రభాకరుల శిమ్యలు. యోగ మార్గ్రపచారకులు. 'మా శా స్ర్టిగారు' [గంథక ర్త.
- 5. గురుదేవుల ఆదేశము చొప్పన ఈ లేఖాంశములకు నకళ్లు తీసిపంపిన వీరు శ్రీవారి బ్రముఖ శిమ్యలు.
- 6. శ్రీ బ్రహకరుల పెద్ద కుమారుడు త్రీ సుందరమూ క్రి. పెద్ద ఆల్లుడు డా॥ రామచంబ్రదరావు.
- 7. విస్సా వెంకట సుబ్రహ్మణ్యము ఆచార్య విస్సా అప్పారావుగారి మూడవ కుమారుడు. శ్రీ బ్రహికరుల బ్రిటెక్మెంట్ మూలమున ఆరోగ్యమును, పునర్జీవన భాగ్యమును బడసి సుఖమున్న వ్యక్తి.
- 8. యోగమి[తులు, శ్రీ [పఖాకరుల వియ్యంకులు ఫిజిక్స్ బ్రాఫెనరు.
- 9. యోగమిట్రతులు దేవులపల్లి ఆప్పల నరసింహంగారు. కుంభకోణం కళాశాలలో ఆంగ్లాచార్యులు.

- 10. శ్రీ ఎన్.ఆర్.బి వెంకటాచలపతిగారు మాస్టర్గారి శిమ్యలలో స్రముఖులు. గురువేవుల కాప్తులైన మిస్త్రితులు. యోగసాధకులు, నాడీ శోధకులు.
- 11. మాస్టర్గారి శిమ్యలు, యోగమ్మితులు, శ్రీ ప్రణంతా ర్తి హార అయ్యంగారు, శ్రీ ప్రభాకరుల కా ప్రమిత్సులు.
- 12. యోగమిత్సులు శ్రీ టి.ఎస్. రామానుజముగారు జగద్వి క్యాత్ గాంచిన విద్యాపేత్ర. బహాగ్రంథక ర్ర. యోగ్రపబారకులు.
- 13. 🔞 ప్రభాకరుల మీట్రులు 🗕 తిరుపతిలో ప్రముఖ వైద్యులు.
- 14. యోగమ్మి తులు.
- 15. 🕭 ప్రభాకరుల నతీమణి మహాలక్ష్మమ్మ గారు. మీడియము.
- 16. గురుదేవుల మూడవకుమారుడు. నేటి మణిమంజరి సంపాదకుడు.
- 17. స్వాతం త్రివ సందర్భమున శ్రీ ప్రభాకరులు బ్రాసిన గేయము. చూ మణిమంజరి 1–2 పు. 96.
- 18. యోగమ్మితులు శ్రీ పరమాత్ముని రాధపతి గారు తీరుపతిలో స్రహముఖ న్యాయవాడి. గాంధేయవాడి. త్రీ ప్రభాకరులకు ఆత్యంతా పులైన మిత్రులు.
- 19. చల్లావారికి [వాసిన ఇట్టి జాబుల్లో శాన్ర్మిగా రిట్టిపద్యా లల్లడంకడ్డు.
- 20. 👌 పరవస్తురామానుజస్వామిగారు.
- 21. ప్రణాత్తారే హార అయ్యంగార్. పీరికే "తాతి" ఆని యోగమ్మిత మండలిలో వ్యవహారము.

- 22. శ్రీ వావిలికొలను వెంకట్ రమణరావు గారు మీడియము. శ్రీ ప్రభాశరుల కత్యంతా పులయిన యోగమిత్రులు.
- 28. ఇట్టి స్టేకరమునుండే యోగమ్మితులు శ్రీ ఎ.వి. శ్రీనివాసాదార్యులుగారు తిరుపతిలో శ్రీ ప్రభాకర మిత్ర మండలి పక్రమున ఇటీవల కొన్ని నోట్సు సంపుటములను ప్రకటించుచున్నారు.
- 24. ఈ యోగమార్గమున ఈక్వినాక్సు దినములు బ్రాంధ్రనానుభూతులకు ముఖ్యము లైనవి.

The state was a second of the state of the s

Control of the same and the sam

The state of the s

CONTRACTOR OF STATE AND ASSESSMENT OF THE CONTRACTOR OF THE CONTRA

25. వీరందరును శాడ్రిగారికి ఆపులైన సాహితీ యోగమ్మితులు.

TOR SALE CLOCKED

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

# ్రహాకర్రపవచనములు

The State of the Contract of t

SET AND SOME OF THE SET OF THE STREET, SEE STREET, SALES S

— నేటి రాత్రి శరీరమున ఏవో వింత పా<sup>9</sup>క్టిసులు జరిగినవి. ముఖమందు గొప్ప వెల్తురు గోచరించినది. 'చూచితివిరా జ్యోతి స్వరూపమును? ఇప్పటికింతవఅకే చూడగలపు.'ఆని ఎవరో అన్న మాట విన పడినది. తరువాత కనులు తెఱపి అయ్యెను. ఇది స్వప్నము వంటి స్థితి లోనే—

(司 8 28-4-1926 刻(5)

\_\_\_ ఈనాటి నుండి సి.వి వి లోకమున వ్యక్తమగుట కారంభమని తెలుప జడినది. (డై రీ 2–5-1926 ఆది).

CONTROLLED TO CONTROLLED TO CONTROLLED TO CONTROLLED TO CONTROLLED TO CONTROL OF CONTROL

\_\_ యోగమార్గము బ్రహీరము ఇండిపెండెన్సునకు వేరు ఆర్థమున్నది. ఆది యంకా మనకు లభింపలేదు.

— "ఒరే – మీరేదో ఆనుకుంటున్నారు. తాను చేర్చిన డిసైపీల్సులో నూటికి పదో వంతైనా పర్ఫెక్షన్ వేళకు నిలుస్తారా? నిలువవలెగదా ఆంటు న్నారురా. ఇంకెంత కాలం గడప వలెనో – ఎన్ని మార్పులు జరుగ వలెనో' మాస్టర్గారి శిమ్యలు శ్రీ సచ్చిదానందస్వాములవారు చెప్పిన విషయము – శ్రీ ప్రభాకరుల ప్రసంగము. (6-8–1947)

— 'నేను ఇనిసియేషన్ చేసిన శిమ్యలలో ఒక్కడైనా కడతేరితే లోకమంతా కడతేరినట్లే. అలాగు ఒకడైనా కడతేరే దెప్పడా అని చూస్తున్నాను. నేనిక ఈయోగ సిద్ధినంతనూ మీ ద్వారానే లోకానికి వెల్లడింపవలసి యున్నాను గాని నేనుగా చేసేదేమీ ఉండదు. నేచేసేదంతా మీ ద్వారానే' – 1921లో మాస్టరు చెప్పిన విషయం- (శ్రీ) ప్రభాకరుల ప్రసంగం - 6–8-1947)

\* \*

— మదర్ పుట్టిన స్థలం మదరాసు. పెళ్లి జరిగిన దీవూళ్ళో (తీరుపతి). కాపు రము చేసినది కుంభకోణములో .... నన్న నేకులు బాపట్ల రమ్మన్నా, రేపల్లెరమ్మన్నా నే నెక్కడికి పోకుండా కుంభకోణమునకే పోతేపోవలెను, లేదా నేనున్న బోటనే ఉండి ఏదైనా పొందవలెననే నమ్మకముతో నున్న వాడిని.

(శ్రీ) ప్రభాకరుల (పసంగము. 6-8-47)

\*

— ఏ ఒక్కడు స్టాండ్ ఆయినా వాడొక్కడే ఆ పదమున ఊగులాడే వాడుగా ఉండడు. లోకమునంతనూ స్టాండ్ చేయించగల శ క్రికలవాడుగా ఉంటాడు. ఇండిపెండెన్సును మన స్వాతం త్యేచ్ఛ అనే బ్రెషరున కాగలేక (బి)టిషు వారు) ఇస్తున్నారు. ఆట్లే ఈశ్వరుడు కూడా మన వత్తిడికి ఆగలేక మన కిన్ని శక్తులూ కలిగేటట్లు చేస్తాడు.

(శ్రీ) (పథాకరుల (పసంగం 6-8-47)

\*

— ఈ యోగంలో చేరిన తర్వాత 10 ఏండ్లకుగాని ఈ వ్యక్తే (మాస్టర్ సి.వి.వి) ఆరిజన్ అనే నిర్ణయం నాకు కలుగ దయ్యేను.... అప్పటి నుండే నాలో ఉద్బోధమనే ఊట ఊరసాగినది. ఏదైనా ప్రశ్నకు సమా ధానము రావడము మొదలు పెట్టినది. ఎక్కడ నుండి సమాధానము ఉద్బోధమూ ఉత్పత్తి యగుచున్నదో అక్కడికి వెళ్లి చూడకపోయినా ఆక్కడినుండి సమాధానము రావడమను గు రించ గర్గినాను.... ఆప్పడు నాలో మూడు శ క్రులున్నవని గు రించగల్గినాను. బుద్ధిలో నుండి సమా రానము వస్తూన్నదనీ, మనసు సందేహపడుతున్నదనీ, నా జీవాత్మ వాటి నన్ని టినీ రిసీప్ చేసుకో గల్గుతున్నదనీ తెలుసుకోగల్గినాను.

(శ్రీ) ప్రభాకరుల ప్రసంగము 7-4-47)

\*

— ఎక్కడైనా పరత త్వము చూడవలెనని నిరంతరము కొట్టుకొంటున్న బారెవరైనా పుంటే వారికి ఆ త త్వము కనిపించవచ్చు. అట్లా కనిపించే వ్య కే శ్రీ మాస్టరుగారని నా నమ్మకము ఒకనాడు వారు 'మీరిక నన్ను పోలి ఉండేట్లు యత్నించండి' ఆనిరి. అప్పడు నాకిట్లా తోచింది. వీరికీ ఏక్కె సులున్న వి కదా! ఈయన ఇట్లా అంటున్నా రేమా ఆని! మరొక సంద ర్భంలో నన్ను గూర్చి యెట్లా ఆన్నారు. "నన్ను డై రెక్టుగా తెలుసుకొనే టంత వఱకూ నన్ను గూర్చి పా9పగండా చేయవద్దు." ఆని. కాబట్టి వారిని గూర్చి నేనిప్పడు (1947) మాట్లాడడం విరుద్ధంగా ఉంది కదూ!-దీనికి సమాధానం ఇప్పడే లోపలి నుండి "నన్ను తెలుసుకొంటేనే గాని" అన్న భావానికి ఆ తర్వాత 10 ఏండ్లకు వారే బ్రహ్మమని గుర్తించాను. గడా! ఇప్పడెందుకు విరుద్ధమవుతుంది? ఎంతెంత వారిని తెలుసుకొంటు న్నానో అంతంతే వారి గూర్చి మాట్లాడుతున్నాను. వారే బ్రహ్మమనే నా నిశ్చయం ఎవరికీ చలింపజేయరానిది. ఇక భయమేమి?

(శ్రీ ప్రభాకరుల ప్రసంగము. 7-4-47)

\*

— ఈ ఆక్టివిటిని కలిగించే శక్తి, ఆ మూడకూరాల (సి.వి.వి) స్మరణమే. ఆ పేరును తలచుకొనేటప్పటికే ఆ శక్తి ఆ తలచుకొనే వారి డిఫెక్టును తొలగిస్తూ రెక్టిఫై చేస్తూ ఉన్నది. అంతే కాకుండా వారి ద్వారా ఎదుటి వారిని కూడా రెక్టిఫై చేస్తుంది. ఆ కెపాసిటీ ఆనేది వర్కు చేయకపోతే మీరే కాదు నేనుకూడా పై నిశ్చయంలో ఉండటం తటస్థించదు. ఇంతటి

దివ్యతంత్రిమునకూ 'కి' తాళపు చెవి. సి.వి.వి. ఆషరత్రయము. ఇది ఆదే కాకపోతే ఇంతపని చేయజాలదు.

(శ్రీ) ప్రభాకరుల ప్రసంగము. 7.4.47)

- Charles Baller Carles and Late Carles and

— ఈ యోగంలో చేరిన వారికి మాస్టరుగారు ఫస్టు ప్రేయరుగా ఒనగినది స్వాతంత్ర్యమును గూర్చే. ఈ యోగంలో చేరిన వారిని గూర్చి మొదట వారు చెప్పినది — స్వాతంత్ర్యాన్ని గూర్చిన వాక్యం మీకు వినిపిస్తు న్నాను. First six months ఈ ధ్యానమే చేయండి అన్నారు. ఆధ్యాన మీది. "Please make me fit to find brahmam and liberate me to realise independency in this life."

వారి పేరు చెప్పేటప్పటికే స్టార్ట్ అవుతుండి ఏడన్. ఇంగ్లీషు తెలియని వారికని దానికి తెలుగుగా తర్జుమా చేసి ఇచ్చేవారు. ఎమ్. సి.వి.వి అన్న పేరును స్మరణ చేసేటప్పటికి అది కుండలినిలో నున్న లైఫ్కు సెంటర్ పాయింట్ను తాకి శరీరమంతా వై బ్రేట్ చేస్తూ ఏడన్ జరుపుతుంది. లైఫ్కి సెంటర్ పాయింటు మాస్టరు ఫస్టు ఆ లెవల్ను బోర్ చేసుకొంటూ చూస్తూపోతే కూన్యంగా ఉండేగాని వేరేమీలేదు. అది ట్రిక్కు సర్కిలు. అక్కడకు నెళ్లి చూస్తే తన్ను తానే చూడడమయింది. .... ఈ జీవిత కాలంలోనే బ్రహ్మమును చూపిస్తాననే వస్తువేమై ఉంటుంది? బ్రహ్మమును చూపిస్తానంటే అది అదే అయితే కాని చూపించడానికి వేరెవ్వరికీ అధికారము లేదు. (శ్రీ) ప్రభాకరుల ప్రసంగము 18.9.1947)

— అంతా డిసార్డర్గా ఉంది కంట్సీకి సెంటరయిన ఢిల్లీలోనే డిసార్డరుగా ఉందే ఇంకేముంది.... మనకు కాంతిని చేకూర్చ గల్గితే ఆయనే చేకూర్చ వలెను. ఆయన ఆ పనిని చేసారనే నమ్ముతున్నాను. అంతే కాకుండా వేరు విధంగా జరిగితే ఆయన (గంధి) తర్వాత ఒక షణం గూడా ఉండా అని లేదు నాకు.

(మా. మణిమంజరి. – వెనుకటి సంచికల నుండి ఉద్దరించిన అంశములివి.)

స్టామ్ పర్వేమ, ద్రాగ పరిశ్వే రమ జీవిత చేపు చేసికున్నారు. కిడిపలకు రెంటిని సమయంగా సాధింపు పలాసీచకు గుపుకము కంకేపుంగా జేసి కొన్న మహిమప్పు మహిమి గ్రీ కాడ్రిగారు.

### హాజాంజ్ కాడు కాడుకుండా ఉంది. గురుదేవులు

## త్రీ పేటూరి [పభాకరశాడ్ర్మిగారు -మాగము - [పబోధము

- మైనంపాటి వేంకట స్పుబహ్మణ్యము

గురువేపులు ్ౖరీ వేటూరి ౖౖ పఖాకరశాస్త్రిగారు మాస్టరు సి.వి.వి. గారి యన్నుగహమునకు పాౖతులై, శిమ్యలై వారి యోగ మార్గము నవలంబించి తదనుష్టానము నుభయ సంధ్యలందును, జీవితాంతమువఱకు నిష్టాగరిమ్మలై యనుష్టించిన యోగి పుంగవులు. మహాత్ములు.

తిరుపతిలో వారు నివసించునింట ప్రతినిత్యము వారిపజ్జను ఎందరో యోగ మిత్రులు పెద్దలు పిన్నలు ప్రార్థనమున పాల్గొని యనుభవానందాంలుధి నోలలాడిన వారెందరో కలరు. వారిలో ముఖ్యులు స్ట్రీ పరమాత్ముని రాధాపతయ్య, స్ట్రీ కొచ్చివేంకటేశ్వరరావు, స్ట్రీ స్టీనివాసులు శెట్టి, స్ట్రీ వెన్నెల కంటి మునికృష్ణయ్య మున్న గువారు స్థానికులు. పొరుగూళ్ళనుండి వచ్చిపోవు యోగ మిత్రతిందరో! బీఫ్ జస్టిస్ పి.వి. రాజమన్నారు (మ్మదాసు) పెద్దలు. విద్యార్థులు సరేసరి – సాహిత్యాభిలామలై యరుదెంచెడి పండిత మిత్ర కొందలో! అందఱకు చిఱునవ్వున స్వాగతమిచ్చి వారి యభీష్టములేతిగి సహృదయమున తీర్పు మహాత్ముడు స్ట్రీ శాడ్రిగారు. యోగచికిత్సా విధానమున కె యరుదెంచు బంధుమిత్రులును తనయింట నుంచుకొని వారికి యారోగ్యము సహాచించి పంపుటలో తమ గురుదేవులు 'మాస్టరు—సీ.వి.వి.' గారికి తీసిపోరు.

సాహితీ పర్మిశమ, యోగ పరిశీలన తమ జీవిత ధ్యేయములుగా నెంచుకొని కడవఱకు రెంటిని సమముగా సాధించ్మిపజాసేవకు జీవితము కంకితముగా జేసి కొన్న మహామనీషి, మహాషి మ్రీ శాడ్ర్మిగారు.

యోగ, సాహిత్యాదులందే విషయమందైన సత్యశోధనలో పరమార్థ మెఱుగుటయే వారి ప్రధాన లక్ష్మము. ఆందుకై వారు నిరంతరం శ్రమించేవారు పరితపించేవారు. ప్రపంచంలో నెచ్చటనైనా మానవాశికి ఉప్పదవాదులు కల్గెనని తెలిసిన వారెంత తల్లిడిల్లి పోపువారో వారి చెంత నున్న యోగ మిత్రుల కెఱుక.

80.9.1947 న సాయంకాల ప్రార్థనలో త్రీ శాస్త్రిగారు ప్రార్థనను గూర్చి చెప్పిన విషయమిది.

'మానవమ్మాతునకు ఆత్యంత సులభోపాయంటైన దీవిధానము. దీనిబే కమంగా నౌక యున్నత స్థానము కనుగొన వచ్చును. సత్యజ్ఞాన, ఆనంద స్వరూపములటే బ్రకాశించుచు, రూప నామములు లేక యుండెది పరమాత్మ స్వరూపముగల భగవంతుని స్మరింపవవలెనన్నది సుగమము. మన కర్మాను బంధమున కలిగెడి బాధలు తొలగించుటకొక యుత్తమసాధన మీది. దీనినే 'ఖృక్త రహిత తారక రాజయోగము' అందురు. ఈ బ్రార్థనా సమయములో వారివారి శరీరములందు కలుగు బ్రతి చిన్న చలనమును గమనించవలయును. ఆయ్యది నీటిలో రాయివైవ బుడ బుడ మను శబ్దమున బుడగలురేగి లోని గాలి బయటికి పోవునట్లు మన శరీరమందలి ఆనారోగ్యాది బాధలు తబ్దూపమమున (ఆవలింతలు మున్నగునవి) బయల్వెడలి దేహమునకు తేజశ్శక్తిని గూర్చును. మనమీవ్యాపారమున బ్రకమముగానొక మహాశ్తికిని దేహమును తప్పోండ్డత్యయనాడుల వలన నొప్పించక యీ యుత్తమ సాధనమున సంపాదించి, యున్న తస్థానముందు కొనవచ్చును.

2-10-1947 నందు ఉదయం ప్రార్థనవేళ— "నేడు స్వాతంత్ర్య స్టామాజ్యలక్ష్మిని పరదాస్యవిముత్తురాలుగాడేసి స్వాతంత్రసమరమున పోరాడిన భారత్మవజల చేతులకందించిన మన స్వాతంత్ర్యప్రచాత, ప్రజ్యమూత్రి, జన్మించినట్టి సుదినము. ఈనాటితో అమహసీయుని వయసులో 76 వ ఏడు పాడము మాపినది." అని గాంధీ మహాత్ముని జీవితాదర్శములను, పవ్మిత సందేశములను యోగమ్మితుల కెఱిగించిరి. ్ౖరీ కాన్హిగారు గాంధీగారిని 'గంధి' గారు అని అనేవారు.

21-9-1948 న సాయంసమయమున "రేపు మహ త్రమైన దినము 'ఈక్వనాక్సుడే' కాపున ఉదయం రి గంటలకే [పార్థనసమావేశము. అందరు రండి!" ఆని ఆనాటి [పపంచ పరిస్థితులను సమీకించి, అంతకుమున్ను గనే తాము టిట్ చేసి వచ్చిన శ్రీ గోవిందరాజాచారిగారిని (ఆపుడియన తిరుపతిలో జడ్జిగానున్న వాడు) గూర్చి [పస్తావించి వారి ఆరోగ్య విషయములను చెప్పిరి.

23-9-1948 ఉదయం ప్రాంధనలో గురునేపు లిట్లు చెప్పిరి.

"మానవుడు 'నేను' అను అహంకార జనితమైన విషయము ననుకొనుటకు పిలులేదు. ఈట్రపుంచ మొక మానవమాత్రునిచే నడచుటలేదు. సృష్ట్యాది నుండియు మానవులు పరస్పర సహకారముతో నున్నారు. దానికి 'మేము' అని అనుట తగినదైయున్నది. ఇందుకు ఒక చిన్నకథ-

ఒక ఎనఖై ఏండ్ల వయావృద్ధుడు సంపూర్ణ సంతానవంతుడై యుండెను. ఆతని సంతానమున కొడుకులు కుమ్ారైలు, వారు వారు సంతానవంతులై యందరు సుఖశాంతులతో వర్మిట్లచున్నారు. ఒకనాడు తన యుంట కుళకార్య మొక్కటి గలుగ అందరున్న ఆ వృద్ధని కుటుంబము తామరతంపరవలె, దోస పాదువలె నుండెను. ఆ కుళసమయమున తానొక యున్న తాసనమున గూర్పుండి తన ఖార్య అంగిచ్చు ఆకు మడుపులందుకొని బోసినోట బెట్టుకొని దొర్దించు చుండెను. ఆ వృద్ధుడు తన సంతానమును గాంచి మహానందఖరితుడె తాను "ఆహా, పీరందరు నా యంశలోనివారే గదా! నే నింత సృష్టికి కారకుఁడనైతి గదా!" ఆని పల్కెను. అతని చెంతనున్న భార్యామణి మగని భుజముమై చేయిపెట్టి "నేనో?" ఆన్నది. అంత నావృద్ధుడు చప్పన నాలుక కరశుకొని "ఆ, మఱచితిని మన మీరుపుఠము దీనికి కారణము" అనెను... "ఆ. అంతమఱపు! ఔనులెండి!" ఆని మగని పరియాచకములాడినదట ఆ యిల్లాలు! ఆటులనే పరస్పర సంబంధములేక యేచర్యయు లోకమున జరుగదు. ముఖియు ప్రపంచమున నొక దాని నొకటి 'ఆబ్జర్యు' చేసికొని తనంతట తానే ఒక సమస్థితి నొందును.

మనము భూమిని జలము లపేషించి [తవ్వునపుడు పై భాగమున కొద్ది దూరమున ఉప్ప నీరుగనో లేక మనకు కావలసినంత 'సప్లయి' చేయలేనంతటివి గనో, కొంత మాత్రము చేయగలవిగనో ఉండును. అటులనే పరిశుభమై సదా 'సప్లయి' చేయగల స్థానముమిక్కిలి లోతునందుగాని ఉండదుఅట్టిదే ఈ యోగము ఎన్నో 'సైసప్సు' దాటినగాని మహా తరమై, చిరమై, [పకాశవంతమై [పజ్వలించు మహాశ్రక్తిని దర్శించుటకు పిలుగాదు. ఒకొక్క 'స్టెప్' నందలి ఫలము ననుభవించి ఆత్మానుభూతితో స్థిరస్థానముగాంచ వచ్చును. ఇట్లాత్మానుభూతి నొందిన వానికి బాహ్యా వృత్తులన్నియు తొలగిపోవును.

సంగీతమందరి వ్యాదనాదముల వలన ఆనందము కల్గినట్లు, దేహింతర్గత మైన ఆత్మయందరి దివ్యనాదములు మన వీనులకు విందొనర్పును. అప్పుడు బాహ్యనాదములు రుచింపవు. దేహమునందరి వాయువులన్నియు సంభించును. బాహ్య వృత్తులన్నియు దూరమగును. మనో వృత్తి మాత్రము జోతిర్మయమగు పరమాత్మ స్వరూప దర్శనాభిలాషియై యుండును. అప్పుడే ఆనందమయ బహ్మమును మనము గాంచ గల్గుదుము.''

మఱియు కోపమును హోగొట్టుకొను విధాన మీ విధమున గురుదేవులు చెప్పిరి.

ఒకా నొక సమయమున మనస్సు క్రోధస్క్రమై యెవరినైనా తిట్టినా, కొట్టినా, ఆది తనతోనే సమన్వయించుకొన్నచో ఆనగా తనకది జరిగినట్లు తాను ఖావించి తన తప్పు నెజిగినచో ఆకోపము నాటితో నశించును.

ఒక్కొడ సుఖమున్న వెన్వెంటనే ఒక్కొడ దుంఖమున్నవి. ఇష్టమున్న కష్టమున్నది. శాంతమున్న కోపమున్నది. ఇటులనే ప్రతి విషయమునకును పవిత్రమైన దాని యందు ఆపవిత్రమైన వున్నవి. పవిత్రములైన వాని నపవిత్ర ములు కాకుండ పవిత్రతనే ఆభివృద్ధి నొందించిన దానంతనదే ఆపవిత్రసంచయను నశించును. ఈ సందర్భమన 'ఇండియా'ను పురుషుడుగ 'నిజాం' స్ర్మీగను పోల్చి— శాంత శమ దమాది గుణములుగల ఒక పురుషునికి [కోధాది దుర్గణ ములుగల (గయ్యాశి) భార్య దాపురించినచో సత్పురుషుడగు భర్త దానికి లోబడి చరించుడు దాని వలననే సర్వకార్యములు నిర్వహింప జేసికొనుచూ, దానివలన తాను పొందదగిన ఆనందమును పొందుతూ పుండవలెను. ఆమె నానాటికి సత్పు రుషుడగు తన భర్త శీలమును గాంచి [కమముగా తన దుర్గుణముల వీడిమేలు నందినట్లు నేటికి నిజాము ఇండిమా సుహృద్భావమును గమనించినదని నుడివెను. (ఈ సందర్భమున నిజాము రాష్ట్రమున జరిగిన రజాకార్ల కల్లోలము, రాష్ట్రవిలీనము మున్న గు వృత్తాంతములు (శ్రీ శాడ్తిగారి హృదయమున నిల్పియుండును.)

ఇటులనే క్రమంగా సుహృద్భావసంపన్నమైన ఒక మహాశక్రి ఆందరి యందును ప్రవేశించి, ప్రపంచమంతటను వ్యాపించి, ఒక 'సెంటరు' నుండి తన దివ్యకణములు ప్రజ్వలింపజేయుచు సర్వవ్యాపిమై శాంతియుతముగా మహోనృత స్థితికి దెచ్చును. ఆటులొనర్చుటకీ యోగమార్గ మొకసాధనము. నేటికి పున్న వానిలో ఆత్యు తమం.

28–9–48 సాయం ప్రార్థనలో – ఇంత వఱకు 'మాస్టరు' గార్ని గుటించి యోగాన్ని గూర్పి మాట్లాడు కొనేటప్పడు హెచ్చు తగ్గులు లేని Level గురించి అనుకొంటున్నాము. వారీ యోగాన్ని ఉప్పకమించినరోజు, మరియు వారి జన్మదినము, ఇవిగాక రెండు 'ఈక్వనాక్సు' దినములును బాల ముఖ్యమైనవి. నేటి పాముఖ్యత నాడు "ఫర్ఫెక్షన్" దాకా జపించవలసినదని యిచ్చిన మంత్రంతో ముడిపడినది. ఆ మంత్రార్థము ఆనుభూతికి గోచరించిన తర్వాతగాని ఎవరూ ఏమీ చెప్పలేరు. ఆ తర్వాతనై తే నేనూ చెప్పగల్గుతాను.

ఈ దినం ఆ 'ఈక్వనాక్స్' ఆంటే శ్రీ మాస్టరుగారు చెప్పినట్టు, ఇది సమత్వము నుద్బోధించు దినము.

ఒక పండును కోసిన రెండుచెక్కలగునట్లు సాజాదృగవత్స్వరూపము నుండి వెలువడి ఒకే స్వరూపము రెండుచెక్కలుగా నీ ప్రపంచమున వేయబడినవి. వీని పరిణామస్థితి వేరువేరుగానే యుండి దైవనిర్ణయముచే వేర్వేరు వ్యత్యాసములు గను, సమానముగను సమకూరుచుండును. ఇది ఎట్టాగంటే ఖార్యాభర్తలు సృష్టి స్వరూపమునందు భిన్నములుగా గన్పట్టినను, భగవత్స్వరూపమున నౌకటే. ఇట్లు ఒకటిగా నున్నది, రెండు పాయలైన పండు చెక్కలు వ్యతిరేక కమగా నౌకదానిలో నౌకటి సమానముగా చేరిపోయినచో మరలపూర్జమగు పండగును. ఆటులనే ఈ దేహము పండువంటి 'గ్లోబ్'—

్ర్మీ పురుషులు ఒక 'గ్లోబ్' వంటివారు. స్త్రీ ఒక ఖాగము, పురుషుడొక ఖాగము. ఈ సందర్భమున ఒక యోగమి అతు డొసగిన చీసీపండు (బత్తాయి) రెండుగా కోసి ఉదాహరణముగా శీీ) శాస్త్రిగారు చూపించారు. కోసిన రెండు చెక్కలు చేరినచో పూ ర్జత్వము. వ్యతిరేకంగా నొక దానిలో నొకటి కలిసి పోయి నను పరిపూర్ణత్వమే.

్ర్మీ వెన్నెముకయు, పురుషుని వెన్నెముకయు రెండును చేస్పి చూచిన ముందుగను, వెన్కగనైన నౌక పృత్తమువలె కన్పట్టును. పండు చెక్కలు సమానముగా లేక ఒకటి చిన్నదిగా నౌకటి పెద్దదిగా నున్న సమమైన పూర్ణమైన పండు ఏర్పడుటకు వీలుకాదు. భిన్న రూపము కల్గను. ఇట్లే సమానత్వము గల స్ర్మీ పురుషులు ఆనందమును పొందగలరు. లేకున్న స్ర్మీ పురుషులు పరస్పరము భిన్నముగా బ్రవ రైంచుట యగను. అదెట్టాగన్న చో ఒక పండును రెండు ఖాగా లుగ కోసిన రెండు చెక్కలును సమానమగు స్వరూపము, రుచి, తొనలు కలిగి పుండును. వేరేయొక పండు యొక్క చెక్కను వేరొక పండు చెక్కతో జేర్చిన నౌకదాని కొకటి స్వరూపము, రుచి, తొనలు భిన్నములై సమత్వము లేక యొట్లుండునో ఆటులనే భిన్న స్వరూపముల కూడికకును కలుగు చుండును. భిన్న స్వరూపములుగాక సమానమైన స్వరూపములకు కూడికలో పరిపూర్ణత్వము సిద్ధించును.

పరిపూర్ణత్వమనగా ఒక ఆర్ధచం దాకారముగ నున్న రేఖకు మొద లిది యనియు, మధ్యమిది యనియు, నంతమిదియనియు గుర్తింపవచ్చును. కాని, దాని రెండు కొనలను ఒకదాని నొకటి తాకునట్లు సమానముగా పొడిగించి కల్పిన నది యొక వృత్తమై ఆది మధ్యాంతములు తెలియరాని పరిపూర్ణత్వము ఖాసించును. ఇటుల ఖార్యాభ రైలిరువురు ఒక పరిపూర్ణత్వ మొందిన వృత్తము 'గ్లోబ్' వంటివారు. స్ర్మీ వెన్నెముకయు, పురుషుని వెన్నెముకయు వృత్తమునందలి సమానమైన రెండు రేఖల వంటివి. ఈ యోగమున పరిపూర్ణత్వము ఖార్య ఆను షించినను, భర్త యనుష్టించినను ఒక దాని నొకటి ఆకర్షింప జాలి యుండును.

మనమీ మార్గమున స్వార్ధపూరితమగు ఫలమనాశించి యే కార్యమును చేయ కూడదు. ఆది భగవత్సంకల్ప నిర్ణయమై యుండును. ఆటుల ఫలము నాశించి యొనర్భినదుష్పలము ప్రసాదించి వారికి దాని యందలి యుద్దేశమును బోగొట్టి సన్మార్గమున బ్రవేశింప చేయును. ఆప్పడు వారే ఫలము నాశింపరు." అని గురుదేవులన్నారు.

22–8–1949న సాయం ప్రార్థనవేళ గురుదేవులు చెప్పిన దేమన— "కుంపటి యందలి నిప్పలు గాలిచే విసర బడుచు గప్పు గప్పన ఒక కణము నుండి మఱియొక కణమునకు ఆగ్ని ప్రజ్వరిల్లుచు నంతటను తానై ప్రవేశించి కార్యం సాఫల్యమునకు కారణమైనటుల నిదియును నౌకదాని నౌకటి పర సృర సంబంధముచే బ్రజ్వరిల్లి 'బాటమ్' నుండి ఆంతటను వ్యాపించి తన దివ్య తేజముచే ప్రహశింప జేయుచు నుండగలదు. ఇట్లు కుంపటియందలి నిప్పు కణికలు నౌక వస్త్రముచే మూసినను అందు తన ప్రహశమును చెదజల్లునట్లు బాహ్యాకారములచే హృదయమున బుట్టిన తేజము కప్పబడిన దానిని భేదించుకొని ప్రకాశింప గలదు. మఱియు నౌక దీపముచే, చీకటియందు యొక్కడ బడితే అక్కడికి తీసికొని పోయి, మన కార్యములు చక్కబెట్టుకొను నటుల ఆస్తావంతమగు వెలుగు రేఖను పట్టుకొని యొక్కడ నొప్పికలిగితే ఆక్కడ దానిని ప్రసరింపజేసి ఆ నొప్పి పోయేటట్టు చేసికొనవచ్చును

29-5-1949 సాయంవేశ [పార్థనలో- "మి[తులారా! నాకు ముఖ్యమై, ప్రధానములైన దినములు రెండు. ఆవి శీ) మాస్టరుగారి జన్మదినము- కావణ హెర్లమి. రెండవది ఈ పవి[తమైన యోగముప్కకమించిన దినము (1910) మే నెల 29వ తేది. ఆ దినమే నేడు." తాననుభవించిన అనుభూతులను, వాని ఫలిత ములను విపులముగ జెప్పిరి. '[గేట్వార్' విషయములను వార్తా ప్రతికలందు చదువుచుండునపుడు తనకు కల్గిన హృదయాందోళన చెప్పతరముగాదన్నారు.

మంజియు, మ్రాబాబలో నొకప్పడు తమకు జబ్బు చేసి ప్రాణమునకే ముప్పు కలుగు చుండుటచే నొక మిర్రతుడు కుంభకోణంలోని శ్రీ మాస్టరుగారి దగ్గరకు వెళ్ళిన నీ జబ్బు పోగలదని చెప్పటయు, నంతట వారి హృదయమున నొక పాయగా నేదో యొక మార్గము తోచి ఆదియ పరమార్థమునకు మార్గమని యుద్బోధ కల్గుటయు, వెంటనే పాతిక రూపాయలతో కుంభకోణము వెక్లుటయు, శ్రీ మాస్టరు గారు తన యింటిలోనే భుజించ వలసినదని యాజ్ఞాపించుటయు, శ్రీ మాస్టరు వారి సన్నిధిని ప్రార్ధన చేయుటయు, వారుతమ్మను గహించుటయు, తాము స్వస్థత చెందుటయు వివరించిరి.

సీతాఫలముపండ్లు మిక్కిలిగతినుబచే తనకు కల్గిన ఆస్వస్థత, నమ్మని మిత్రునకు 'టెల్మిగాం' మూలముగ ్రీ మాస్టరుగారు చికిత్సచేయగా నతడు స్వస్థత జెందుట ప్రత్యక్షముగా నెఱుకపరచి నమ్మిక కల్గించుటయు వచించిరి.

"శరీర పరిశోధనయే పరమార్థమనియును, ఒక మహాపురుషుడు [పపంక మును తన శరీరముతో నన్వయించి శరీరమును సూ.ఇ్మాణువులచే నిర్మించుకొనుచు డెచ్చి,సర్వము పరిపూ క్రియొనర్బియు పూ క్రికానందున అందు తానే నిల్పి పరిపూ క్రి యొనర్చెను. ఆదియే పరమార్థము. ఆదియే పరమాణువు. సర్వవ్యాపియే !పతి యణువునందును తానయై వెలుఁగు పరంజ్యోతి ఆదియే 'బాటమ్'. ఆదియే మూలా ధారం." ఆనివచించి నాటి బ్రార్థనోపన్యాసము ముగించుచు నేడీ యోగము పారం భమై ఈనాటి సాయంకాలము 8 గం. లకు 40 ఏండ్లు నిండి 41వ ఏడు ప్రపారంభ మగును. నేటితో నొక 'సర్కిల్' (వృత్తము) పూర్యమనదని ఖావన- అని గురు చేవులు సరిగా 8 గంటలకు మరల ప్రార్ధనగావింపుడని యాజ్ఞాపించిరి. ఆ సమావేశమునకు కుంభకోణము నుండి మాతృత్రీ గారు (మాస్టరుగారి సతీమణి) వచ్చియుండిరి. ఆమె సందర్శనము నన్ను ధన్యుని గావించెను. 8గంటలకు పార్థనానంతరం గురుదేవులిట్లు ప్రవచించిరి. నేను కుంభకోణమున "మాస్టరుగారి సన్నిధి నున్నపుడు జరిగిన నాయనుభూతి నెఱిగింతును. కుంభకోజమున యోగ పాఠశాలకు ఒక పైపు పురీషస్థానము. మరొక పైపు మూల్లత స్థానములున్న వి. ఈ నడుమ పవి[తమైన మూర్రియా ? ఆను నొక్కపశ్చనాలో కల్లి మనసు వికారము గూర్పినది. దానిని గూర్పి తీ మాస్టరుగారినడిగి తెలిసికొన | పయత్నించితిని. ఆడిగిన నేమనునో ? ఆది యపహాస్యమగునేమో ! ననుభీతిచే నూరకొంటిని.

ఆ తర్వాత నేనటనున్న ఒక రాత్రి ప్రార్థనలో నాకే సమాధానము వచ్చి నది. 'నీ దేహమున నొకపైపు మూలాధారమగు పురీషస్థానము. మఱొకపైపు మూత్రస్థానము. నీ రెంటినడుమ పవిత్రమగు పరమార్థ స్థానము. పరంజ్యోతిని ప్రకాశింపజేయు కుండలినీ స్థానము.' ఆని తెలియడా? ఆను అనుభూతికల్గెను."

ఆ మర్నాడుదయపువేళ ప్రార్థనానంతరం (30.5.1949) తాము తమ యోగానుభవ జీవితమును ప్రాయదలచి నట్లును, ఆది 'ప్రజ్ఞాప్రభాకరము' అను గ్రంథమనియు. ఆది ప్రాయ 'మాస్టరు'గారే తమ్ము ప్రేపించినట్లును, దానికై పారంభించి కొంత ప్రాసియుండుటను చెప్పిరి.

23.8 49 న గురువేపుని సన్నిధిని ప్రార్థన చేయువేళ నాలో నా జీవిత మును గూన్పియు, యో గమును గూన్పియు సీవిధమగు ప్రశ్నలుదయించినవి.

- 1. ఈ పురుషుడు ఈ యోగము మూలమున పరమార్థమును కనుగొనుటకు సాధ్యమగునా?
- 2 దీనివల్ల లాభ నష్టము లెఎ్వ ?
- 3. ఈ యోగము వ్యాపింపజేయు నీ మహానీయుని యనంతరము దీనిని ఫల వంతముగా నొనర్చువారెవరు ?
- 4. దీనియందలి సూక్ష్మస్థానము కనుగొనుటకు మన మర్హులమా ?
- 5. నాం జీవితమున కలుగు కష్టముల దీర్చని దీనివల్ల నాకేమి లాభము ?
- 6. ఒక్కొక్కపుడు కాంతమైయుండు మనస్సు కోపాది దుర్గుణములకు లోనుగావడమెందుకు?
- 7. సాంసాదిక వ్యవహారముననే మునిగి యుండుటకన్న పరమార్థ తత్త్వమే పధానముగా నెందుకుండగూకదు ?
- 8. సర్వము త్యజించి ఆరణ్యములు మున్నగు యేకాంత నివాసములలో నీ మార్గమున పరమార్థమును [గహింపవచ్చునా?

మనస్సేలకో యొక్కొక్కపుడు దుంఖ భాజనమైన విషయముల దలాచు చున్నది. ఏల ?

వీనిని గురుదేవునకెఱిగించి తెలియనుద్యమించి వారితో నేకాంతముగా ఖాషింపదలచితిని. కాని, ప్రార్థనానంతరము గురుదేవుడు చెప్పిన యుపన్యాసములో నా ప్రశ్నలకు చక్కని సమాధానములు తెలిసినవి. వాని సారాంశమిది –

ఈ యోగ మార్గమున కలుగు ఆనుభవములలో కొన్ని లాభముగను, కొన్ని నష్టముగను కలుగుచున్నవి. కొందఱకు చికిత్స చేసిన నయమగుటయు, కొందలకి కాకు-డుటయు, తట్టస్థించుచున్నది. సక్సస్ అయినపుడు సంతసము. 'ఫైల్' అయినపుడు విచారము కల్గుచున్నది. అయినను ఈ యోగమున పరమ స్థానమును కనుగొని యీ శరీరమున నీ మార్గమును తెరుచుకొని యందులో పోగాపోగా, ఎప్పడో ఆ స్థానాన్ని తెలిసికొన్నపుడు, ఇది పూర్ణంగా 'సక్స' సై బ్రపంచమంతటికి కావలసిన శక్రిని 'సెప్లై' చేస్తుంది. మనలో [పతి 'ఆటం' అట్టా [పసరిస్తే యొక్క డా ఏ ఒడుదుడుకులు లేక అంతటినీ మాస్టర్ తత్వం తనతో సమానంగా 'లెవల్' చేసికొంటుంది.

ఇట్లా మార్గం తెరుచుకొని లోపల ప్రవేశిస్తూ, గమ్మస్థానమును, ఆనగా, 'బాటం ఆటం' ను సమీపించే దానికి వెళుతూ వెను దిరిగి మీదికి చూస్తే పైదంతా మహా భయంకరంగా గోచరిస్తుంది ఆది ఆట్లా గోచరించడం బాహ్యానికి స్వభావం. దాని పనేదో ఆది చేస్తూనే పుంటుంది. కాని నిలుపడు ఆప్పట్లో దానికి భయపడక మన మార్గముగనే వెళ్లమా మనం వెళ్ళదలచిన స్థానాన్ని సమీపించామంటే— అవస్నీ పటాపంచలై పోతాయి. అంతవఱకు దాని పనేదో ఆవే చేస్తూంటుంది.

ఇప్పడు నే నిందులో సంపూ ర్తిగా 'సక్ససు' కాకుండా వుండిన నాయనం తరమిట పరిపూర్ణత్వ సిద్ధి నొందునా?" ఆనెను. ఇప్పట్లో నేను నా మనస్సున తోచిన [పశ్మకు ఆ మహానీయుని వాక్కున సమాధాన ముదయించుట తెలిసి యాశ్చర్యపడితిని. నాలోనే నిట్లనుకొంటి, ఈ యో గబీజమును నాటిన మహానీయుడు తీ 'మాస్టరు. సీ. ఏ ఏ' గారు కొంతవఱకు పెంచి పీరి చేతికిచ్చి సంరక్షణ భారము నీయనపై మోపెనేమో, నేటివరకీతడద్దానిని పోషించుచున్నాడు. ఈ మహానీయునికి శలాయువు, నారోగ్యమను ౖబసాదించి తాను పోషించిన ఈ యోగవృక్షము ఫలవంతమై వెలయునట్లు, ౖపపంచమునకు శాశ్వతానంద మొసగవలెనని నేను దేవుని ౖపార్థించి నమస్కార మొనర్చితిని.

గురుదేవుడా నాడెన్నో విషయములు బ్రాపావించి నా బ్రహ్నవశికి సమాధానము లిబ్బెను. ఎప్పటి కప్పడు జ్ఞాపకమున్నంతకు సూచన బ్రహీయముగా ఆయా విషయము లిట్లు బ్రాసియుంచుకొంటిని. ఇవి నా భవిష్యజీవితమునకు బాటలు తీర్చునని నా యాశ,—

#### \*\*

#### గురుదేవుని మహితోక్తులు

- ప్రార్థనయం ద్రక్ష చేయకుము.
- నిర్గుణ పర్మహ్మ స్వరూపము నెఱుగుట కింకను వ్యక్తి పరిపూర్తి నొందలేదు.
- నిశ్చలమైన మనస్సును ఆత్మయందు అయింప జేసికోనినపుడే యోవి సాధ్యము.
- బ్రపంచమున నుండు బ్రపతిమతిన వస్తువును నీవెట్లసహ్యించుకొనెద**వో,** అబ్లే నీ దేహమున, నీ మనమున నుండు చెడ్డ నసహ్యించుకొనుము. పవిశ్రవస్తువేదో కనుగొనుము దానిని బ్రహింపుము.
- గాయ్మతీ సంభూతుఁడనైననేనును, శ్రీగాయ్మతీయు భేదములేకుండునది.) ఆదే నిన్ను రక్షింపగలదు. (ఈ వాక్యం 'మాస్టరు' గారుచెప్పినది.
- హృదయ దౌర్బల్యమున రాబోపు వానిని తలచి మరింత దుర్బలుడవు గాకుము.

- నిశ్చలమగు నీతత్వానందమే నీకు, నీ చుట్టునున్న వారికి ఆయురారోగ్య ఖాగ్యములు కల్గించును.
- మహిమహుల విషయ బ్రస్తావమున నిర్ణయానిర్ణయములు త్వరవడి చేయక మౌనముగా నుండుము. మన మందుకోలేని వారి మహత్వమును మన మెఱుంగ జాలము. వారి మహిశ క్రికౌక నమస్కారము తెలిపిన చాలు.
- దివ్యజ్యోతిని దర్శించుటకు శరీర మనేకకష్టముల ననుభవింపవలసి యుండును. వానిని ధైర్యముతో నిర్వహింపుము.
- \_\_\_ వివేకముతో మెలగుము.
- స్థిర సంకల్పుడవై యేదేనొక కార్యమును జేయుచుండుము. ఒక దాని వెంట నొకటి సాధింపుము. దైవసాయముండును.
- మనోదార్థ్యము, ధీవికాసము, ఆరోగ్యము వర్థిల్లుటకీ యోగమార్గము సులభ సాధనమేగాక, బ్రహ్మత్త్వ మెఱుగుటకు తోడ్పడును. సమిష్టిసాధనమున నిది యుత్తమోత్తమమైన నవ్య, దివ్యమోగము.

(గురుదేవులు ప్రార్థనానంతర ప్రసంగములను ఆప్పటికప్పుడే డై రీలుగా ప్రాసుకొన్న వారు కొందరు కలరు. ఆవి కొన్ని ప్రక టింపబడినవి. శ్రీ మైనంపాటి స్ముబహ్మణ్యంగారు ఆట్టి ప్రసంగములను తాము విన్న వానిని కొన్నిటిని తేదీల వారీగా గుర్తు చేసుకొని ప్రాసీ యుంచుకొనినట్లు చెప్పిరి. ఆయా విషయములను వారు తమ కవగాహనమైన తీరున తమ ఖాషలో వానినిట్లు హొందు పరచిరి. తిరుపతిలోని శ్రీ శ్రీనివాసాబార్యులవారి ప్రపండమన వారు మాకు పంపిన రచనలలో ఇది ఒకటి. వారికి మా కృత జ్ఞత- సం॥)

### గురుస్ాని కౌత్ పర్షబహ్మ

— త్రీ శార్వరి

భగవద్దీతలో 'యోగం' అనే పదాన్ని ఆనేకార్థాలలో, ఆనేక సందర్భాలలో వాడడం జరిగింది. నామాన్య ప్రజలు కూడా 'యోగం' ఆనే మాటను యధేచ్చగా వాడుతున్నారు. 'ఫలానా వాడి యోగం' బాగుంది ఆంటారు. అంటే అదృష్టం ఆని ఆర్థం కానీ ఆత్మ - పరమాత్మల సంధానమే యోగం ఆనుకోవాలి వంటపని చేసినా, కుట్టుపని చేసినా యోగమేనసీ, ఆదీ కర్మ యోగమే కనుక 'ముక్తి' లభిస్తుందని అంటే ఎలా నమ్మటం? ఆలా ఆనేవారు తాము ఆ వంటపనే చేసు కోవచ్చుగా. ఎందుకు తపస్సు చేయడం? సంయోగం, వియోగం కూడా యోగ వికారాలే ఆధ్యాత్మిక వికాసంతో సత్యసాధనకు చేసే తపస్సు ఒక్కటే యోగం, ఇతరాలు కావు, కాలేవు. మనం చేసే దేవతా పూజలు, స్టోకాలు పారాయణాలు, ప్రవతాలు, కర్మ కాండలు, తీర్థయా తలు ఏపీ 'యోగం' ప్రంచికే రావు. యోగం 'ఆత్మ'గత సంస్కారం.

AND THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

是一种一种,但是一种的一种,一种对象的一种的一种,是一种的一种,是一种的一种的一种,是一种的一种一种。

But of the second will be to be the second of the second o

ఒక్క- ఆత్మ - పరమాత్మ పరంగా తప్ప, ఇతర్మతా 'యోగం' అనే మాటను వాడకూడదు. ఆసనాలు వేయడం కూడా యోగమే నంటున్నారు. 'యోగం' అంటే ప్రాణాయామం, శరీర వ్యాయామం, ఆసనాలు అనే పరిమితార్థం ప్రచారంలోకి వచ్చిండి. పూర్వం ఆసనాలు, ప్రాణాయామం ధ్యానానికి ముందర అవసరమైన ఎక్సర్ సైజ్ గా భావించారు. వాటివల్ల శరీనానికి ఆరోగ్యం, మనస్సుకు నిర్మలత్వం ఏర్పడుతుంది. అవే 'యోగం' కాదు. 'యోగం' ఆత్మకు సంబంధిం

చింది. ఆత్మ ధ్యానానికి, తపస్సుకు సంబంధించింది. కేట్లమని, కేట్లక్షుడని అంటారు. తపస్సు వల్లగానీ ఆత్మ సంస్కారం ఏర్పడదు. ఆత్మ సంస్కారానికి ఆలంబన యోగం. ధార్మిక జీవనం సత్యాచరణం-మంౖతంతో చేసినా, మంౖతం లేకుండా చేసినా మొగసాధన ఒక్క బే. మనోభూమిక దాబి ఆత్మ స్నామాజ్యంలో ప్రవేశించి, శూన్యంలో నిలిచిపోవాలి. అందుకు యోగసాధన ఒక్క బే సహాయ పడుతుంది. పురుష బ్రామత్నంలేనిదే బ్రాకృతి సహకరించదు. బ్రాకృతి సహకారం లేనివే మానవ ప్రయత్నం ఫలించదు. ఆది ఎలా సాధ్యం అంటే, మనం ఎంత ఆడంబరంగా ట్రయత్నించినా ఫలితం శూన్యమే. నిర్మలమైన మనస్సుతో హృద యాంతరాలలోకి వెళ్ళగలగాలి. ఆప్పడే [పజ్ఞ, ఆంటే ఈశత్వం మనలో [పవే శిస్తుంది. ఆది మనం ఆడిగితే, ఆర్థిస్తే లభించదు. మనం సంపూర్ణ సమర్పణతో సిద్ధం ఆయితే, ఆ బ్రహ్మత్వం లేదా ఈశ్వరీయత, లేదా దివ్యకాంతి మనలో చోటు చేసుకుంటుంది. ఆలాగ దివ్యత్వం ఒక ఆచువుగా, ఒక వెలుగుకిరణం వలె, లేదా ఒక బైతన్య స్పందనగా మనలో బ్రవేశించడమే యోగ క్రియకు ఆరంభం. ఆ తపన పెరిగి పెరిగి మొత్తం శరీరం, మనస్సు, ఆత్మ సమాయ తం కావాలి. అలా సిద్ధం కావడానికే మన సత్సంగాలు, స్టర్ణంధ పఠనాలు, సత్క్రియలు, హాజలు, [వరాలు, దేవాలయ సందర్భనాలు, తీర్థయా తలు. ఆపని జరిగిన తర్వాత ఇవేవీ బౌత్తిగా ఆవసరం లేదు. మన చదువులు నిరుపయోగం. మనం ఆర్జించిన జ్ఞానం నిబ్రష్పయోజనం. మన తీర్థయాత్రలు, పూజలు, బ్రహులు, దేవుళ్ల-ఆన్నీ ఆనవసరం. ఆంటే దివ్య ప్రజ్ఞను పొందిన యోగి ఏ గుడికి వెళ్ళడు, ఏ దేవుడికి మొక్కడు. ఏ తీర్థాలు సేవించడు, ఏ గ్రంధాలు చదవడు, ఎవరి ధర్మోప న్యాసాలు వినడు. ఆతను చేసేదల్లా ఒక్క టే. ఛ్యానంలో శూన్యంలోకి వెళ్ళడం, తన హృదయాంతరంలోనే సమస్త విశ్వాన్ని, అనంత సృష్టిని, చివరకు పర (బహ్మను దర్శిస్తాడు. అందుకే ఆతను ఏ మంలాలను ఆశ్రయించడు. ఆతనికి తం| తాలు ఆవసరంలేదు. చివరకు పేదాలు, ఉపనిషత్తులుసైతం యోగికి అనవ నరమే. పూర్ణసర్యాలేవో ఆతనికే తెలుస్తాయి. ఆతని హృదయానికి ఆందినపే సత్యాలుగా గ్రహిస్తాడు. మిగిలిన వాటికి విలువ యివ్వడు.

ఈ రహస్యం తెలియకనే లోగడ అనేక మంది బ్రాహ్మీస్థితిని చేరలేక పోయారు. ఎవరూ శాశ్వతత్వాన్ని సాధించలేకపోయారు. అంటే భౌతిక శరీగాన్ని వదలిన 'ఆత్మ' స్వర్గంలోకి వెళ్ళిందే తప్ప లేదా మోకుం ద్వారా పరమాత్మలో ినం రావడం జరిగిందేతప్ప 'తాను' పర్మనెంట్గా ఉండలేకపోయింది. ఆనలు లోగడ తపస్సు చేసినవారు ఆ లక్యంతో చేయలేదు. మనం తపస్సు ఏ లక్యంతో చేస్తే ఆదే సిద్ధిస్తుంది. విత్తు ఒకటి వేస్తే చెట్టు మరొకటి మొంవడు గదా! లోగడ మన ఋషుల, మహర్వల లక్యుం వ్యక్తిగత మోకం. విశ్వ పరిణామం కాడు ఇప్పడు ఆధునాతన యుగంలో వెలసిన యోగమూర్తులు, యోగాన్ని విశ్వ పరిణామ సాధనగా స్వీకరిస్తున్నారు ఆ లక్యంతో ప్రయోగాలు చేసి, యోగాన్ని సుండ్రపత్రిప్రతం చేసిన మాస్టరు సి.వి వి. శాశ్వతులు. ఆయనవలె,మనమూ మనఆత్మ లకు శాశ్వతత్వాన్ని సిద్ధింప చేయగలం- ఈ యోగ మార్గంలో.

గౌతమ బుద్ధుని కాలం నుండి ్రపతి ్రపవ క్ర మృత్యువును జయించాలన్న సంకల్పంతోనే సాధన చేస్తున్నాడు. మృత్యువును జయించడం, రోగాలను నిరోధించడం, ముసలితనం లేకుండా అంటే జర,రుజు, మృత్యువులను జయించాలని చేసే తపస్సు ఫలిస్తుందా? యోగ సాధనతో సాధించవచ్చు. మాస్టరు యోగంలో మొదటి ఫలితమే రోగ విమ్ముక్కై పతి సాధకుడు రోగాల నుండి విముక్తుడపుతాడు. రెండవది ముసలితనాన్ని జయించడం. శారీరక, మానసిక ఆరోగ్యం కాపాడు కున్నవాడు ఆత్మఖలంతో యువకుడుగానే మొలగగలడు. ముసలితనం వయస్సువి— ఉత్సాహం మనస్సువి. ఆత్మఖలం కలవాడు నిత్యయోవనుడే. మృత్యువును జయించడం సాధ్యమా? శరీరం ప్రాణాన్ని నిలపగల స్థాయిని, కోల్పోయినపుడు నశిస్తుంది. భౌతిక శరీరంలోని 'యాస్ట్రల్' శరీరం శాశ్వతంగా ఉంచగలశక్తి ఒక్క యోగికి మాత్రమే లభిస్తుంది. అందే శరీరం లేకపోయినా, ప్రజ్ఞ పుంటుంది.ఇప్పుడు మాస్టరుగారి ప్రజ్ఞ మనలో ఆణువణువునా పనిచేస్తూ మనల్ని బ్రభావితం చేస్తున్నది. భౌతికశరీరాన్ని భూమి పైన నిలపడం ఆసాధ్యం. అందుకు చేసే బ్రయత్నం నిష్ఫలం. కాని స్టెబిలిటిని శాశ్వతంగా నిలుపుకోవచ్చు.

యోగం వల్ల, తపస్సు వల్ల మనిషి శాశ్వతుడు కాగలడా? సిద్ధులు సంపాదించిన వారనేకులున్నారు. ఆకలి దప్పలు లేకుండా వందల సంవత్సరాలు తపస్సు కొనసాగిస్తున్న వారున్నారు హిమాలయాల్లో. ఈ ప్రాపంచిక సుఖాలు అవసరం లేనప్పడు ఎన్ని సంవత్సరాలు జీవించిపున్నా ఒక్క-టే. ప్రపంచంతో ఆవసరంలేనప్పడు ప్రపంచంలో ఉండడమూ అనవసరమే.కనుక భౌతిక శరీరాన్ని వదలడం అవసరం. ఆత్మ పూర్ణత్వాన్ని సిద్ధింప చేసుకున్నప్పడు శరీరం వేసికి? జీపుడు మరొక జన్మఎత్త నవసరంలేనప్పుడు, ప్రతివారు ఈ శరీరాన్ని వదలి వేస్తారు. శరీరంతో ఉండడమే భారమనిపిస్తుంది. కనుక భౌతిక శరీరాన్ని శాశ్వతంగా నిలిపేప్రపనక్తి లేనేలేదు. శాశ్వతంగా నిలవగలిగిన యాస్ట్రల్ శరీరాన్ని తయారుచేసుకొనడానికే యోగం.

గతశతాబ్దం ఉత్తరార్థంలో జన్మించి, ఈ శతాబ్దం ప్రథమార్థంలో యోగంలో ఎంతో ముందుకుపెళ్ళి కొత్త ప్రమోగాలుచేసి, యోగానికి కొత్త నిర్వచనం యిచ్చిన మహాత్ములు షిర్దీసాయి, మాస్టర్ సి.వి.వి, అరవిందయోగి, రామకృష్ణ పరమహాంస, రమణ మహార్షి. వీరు అయిదుగురిని పంచమహాపురుమలుగా గు రెంచవచ్చు—ఎవరికివారు, వీరు దివ్యచై తన్యాన్ని అందించడానికే ప్రయత్నించారు. వీరిప్రభావం భారతదేశంలో నాలుగుదిక్కులా ప్రసరించింది.

దమ్మణారతంలో మాస్టర్గారు కుంభకోణం (ఆగ స్వ్ర మహర్షి షేతం) కేందంగా హిలీన్కామెట్ నుండి మహాక్షిని అందిపుచ్చుకుని కొత్తయోగాన్ని ఆవిష్కరించారు—పూర్వ యోగసాధనలన్నింటిలోనూ మండ్రకాల్ని ఉపాసించడం వల్ల కలిగే యోగాగ్ని రగిలి,దానిశ క్తి కుండలినిని లేవడం- ఆది షట్బ్ కాలద్వారా ఊర్వగతిని పయనించి [బహ్ము రం[ధాన్ని చేరడం, [బహ్ము రం[ధం ద్వారా, ఆది ని.ష్క్రామించడమే [బహ్ము భేదనం ఆనీ, మోకమసీ ఆంటారు—ఆదే కపాల మోక్షం. మాస్టర్ సి.వి.వి, ఆరవిందులు, రమణ మహార్షి, రామకృష్ణ, సాయి, పీరంకా తద్భిన్నంగా సాధనచేశారు. దివ్య చైతన్యాన్ని సరాసరి పై నుండి తమలోకి తెచ్చుకునే [పజ్ఞకు [పాధాన్యత యిచ్చారు. మాస్టరుగారి యోగంలో ఒక [పజ్ఞ పైనుండి [బహ్ము రం[ధంగుండా మనలో [పవేశించి, మన శరీరాన్ని చైతన్యవంతంచేస్తూ కుండలిస్థానం చేరుతుంది. ఆప్పడు ని[దిస్తున్న కుండలిసీ శ క్రినిదలేచి ఒక చైతన్యంగా, కాంతిగా, హృదయస్థానాన్ని, అంటే ఆనాహతాన్ని చేరుతుంది. ఆదే యోగస్థానం. ధారణ జరగవలసింది హృదయంలోనే ఇక్కడ మనం చేయవలసినపని సమర్పణ. మనలో చైతన్యం [పవహింపచేసేడి మాస్టర్. మనకూ మాస్టరుగారికి 'లింక్'ఏర్పరచేది భౌతికంగాపున్న గురువు.

ఇక్కడ బాలామంనికి ఒక పెద్ద సందేహం కలుగుతుంది. ఎలా బ్రాప్టార మైందోగానీ, ఈ మార్గంలో గురువు అవసరంలేదనీ, ఎవరికి వారు స్వతంబతంగా చేసుకోవచ్చునని ఒకవాదం. గురువు అంటే పరంపరలో వస్తున్న ఆచారంవేరు. గురువును సేవించగా ఆయన ఆనుగ్రహించి మంతాన్ని రహస్యంగా ఉపదేశిస్తే దాన్ని సిద్ధి పొందేవరకు జపించడం పద్ధతి. మాస్టరుగారు ప్రతివారికి Independent development కు ఆవకాశం కల్లించారు. ఆంటే, ఆడుగడుగునా గురువు గారికి పాదపూజలుచేయక, ఆయన ఆ గహానికి గురె, దూరం కానవసరంలేదు. ఇక్కడ పద్ధతివేరు, మాస్టరుగారే మహాగురువు నాడ్మీగంధంలో 'మహాగురు' పదాన్ని ఉపయోగించారు మాస్టరుగారి విషయంలో. ఆ రోజుల్లో మీడియమ్స్ అందరూ మాస్టర్గారిని 'గురుదేవులు'గా ఆరాధించడమే కాక, 'పర్మమాం' స్వరూపులుగా భావించారు. ఆయన తన శిమ్యల్ని కొంతకాలం 'మీడియమ్స్'గా టిట్ చేసినా, వారందరూ తన శిమ్యలుగానే పరిగణించారు. మాస్టరుగారు సశరీ థలుగా వృన్నంతకాలం ఆయనే గురుదేవులు. తన తర్వాత 'ఉపదేశం' చేసే ఆర్హతను ఆయన ఎవరికీ యివ్వలేదు. ఇవ్వలేదంటే కలిగించలేదని ఆర్థంకాదు. ఎవరిలో ప్రజ్ఞ పరిపూర్ణంగా వికసిస్తుందో, ఎవరిలో యోగసాధన పూ క్రిఆయి, సిద్ది లభిస్తుందో వారికి ఉపదేశార్హత కలిగించారు, కలిగిస్తున్నారు. 'గురువు' ఆన్న పదవి ఎవరికివారు కల్పించుకునేది కాదు. ఆ ప్రజ్ఞ మాస్టరుగారు ప్రసాదం చాలి. ఆ ప్రజ్ఞ వారికి ఆలవడాలి మాస్టరుగారి చైతన్యం 'గురువు'లో నుండి శిమ్యనిలోకి | పసరించాలి. పేయిమంది సాధకులలో పదిమందికి 'గురువు'ఆయ్యే ఆర్పత కలగకపోవచ్చు. మాస్టరుగారు ఉన్నంతకాలం ఆయనే గురుదేవులు, ఆ తర్వాత కొంత కాలానికి స్థి ఎం.ఎన్. గారు, ప్రభాకరశాడ్త్రిగారు, ఎన్.ఆర్.బి.ఎ గారు శివ్యగణాన్ని చేరనిచ్చారు. వారిలో ౖశ్రీపభాకఠశాన్త్రిగారు ఎవరికీ ఉపదేశం యివ్వలేదంటారు గానీ వారి [పజ్ఞతో [పభావితులై ఈ యోగం సాధన చేస్తున్న వారున్నారు. శ్రీ ఎం.ఎన్.గారిని మాస్టరుగా వారి శిష్యవర్గం గౌర వించి పూజిస్తున్నది. ఇక్కడొకచిన్న వివరణ అవసరం. మాస్టరుగారున్నంత కాలం వీరెవరూ గురువులు కాలేదు. స్థి ఎం. ఎన్. గారున్నంతకాలం ఆయన ఒక్కైరే గురువు. ఆయన శరీరాన్ని విడిచి పెట్టిన తర్వాత ఆయనే మాస్టరు. ఆంటే ఫిజికల్లో ఉన్నంతకాలం 'గురువు'. ఫిజికల్ వదలిన తర్వాత మాస్టర్ గారిలో కలిసిపోయినట్లు కనుక మాస్టర్ఆయి పూజనీయులవుతున్నారు. అంటే మాస్టరు యోగంలో సైతం 'గురువు' ఆవసరమే. సాధనచేసిన స్ట్రపతివాడు గురువు కాలేడు. 50 సంవత్సరాలు తపస్సు చేసినా కొందరికి మాస్టర్గారి పర్మిషన్

లభించకపోవచ్చు. ఒక 'గురువు' సజీవంగా ఉండగా, ఆయన శిష్యులు ఎంత గొప్పవారైనా 'గురువు' కావడం అసంభవం, అసంగతం. ఆ గురువు మాస్టరులో కలిసి పోయినప్పడు, ప్రజ్ఞావంతుడైన శిష్యునికి గురుస్థానం లభిస్తుంది.

నా ఉడ్దేశంలో 'గురువు' ఆవపరమే. గురువు లేనిదే ఎవరూ యోగంలో ముందుకు పోలేరు. కొన్నాళ్లకు మాస్టరుగారి దర్శనంఅయి ఆయనే నడిపిస్తారు. ఆ తర్వాతనైనా 'గురువు' గైడెన్స్ అవసరమే. మాస్టరుగారి శక్రి బ్రహహాన్ని భరించేశక్రి, తట్టుకునేశక్రి సామాన్య సాధకులకు ఉండదు. ఆ మహాశ్రక్రి గంగను భగీరధునివలే గురువు భరించి సాధకులకు పంచియిస్తాడు. అందుకే 'గురువు' అవసరం. ఆ 'గురువే' మాస్టరుగారిఅంశ. శరీర త్యాగం తర్వాత గురువు మాస్టరు అవుతారు. బ్రహిస్టరునికి తనగురువే మాస్టరు. బ్రహ్హి బ్రహిస్టరు అవుతారు. బ్రహిస్టరునికి తనగురువే మాస్టరు. బ్రహ్హి బ్రహిస్టరునికి తనగురువే మాస్టరు. బ్రహ్హి బ్రహిస్టరు ఉండి తీరుతుంది. లేకుంటే యోగంలేదు. బ్రహిస్టరు ఉండదు.

ఆ రోజుల్లో మాస్టరుగారు మీడియమ్స్ అన్న వారంతా మాస్టరుగారి ్రవయాగశాలలో సాధకులు, పరికరాలు. కొందరిచేత కొన్ని కొన్ని కోర్పులు చేయించి ఫలితాల్ని రాబబ్దేవాడు. 12 సంవత్సరాల ప్రమోగ ఫలితాలు ఆ తర్వాత తరం సాధకులకు ఉపభోగ్యాలైనాయి. ఇప్పడు ఈయోగంలో 'గురువు'ను మాస్టరుగారి స్వరూపంగా ఖావించగలిగిన వారికే యోగాభివృద్ధి కలుగుతుంది. ధ్యానంలో ఉన్నంత కాలమైనా గురుపు మాస్టరుగారితో సమానమే. మాస్టరుగారి ్రవజ్ఞను గురుపు తన 'స్పర్శ'తో శిమ్యనిలో ప్రవేశింపచేయాలి. ఆ పని స్పర్శ ద్వారా, చూపు ద్వారా, ఖావన ద్వారా, ఎలాగై నాకావచ్చు -అందరికి మంత్రోప దేశం చేయనవసరంలేదు. కళ్లోకి చూచి, గురువు తన సంకల్పబలంతో ప్రభా వితుల్ని చేయవచ్చు. లేదా, స్పర్మతో ఆతనిలోకి దివ్యాంశను [పవేశ పెట్టవచ్చు. లేదా, కేవలం 'సంకల్పం'తో ప్రేరణ కలిగించవచ్చు-ఆన్నీ ఒక్కటే. ఆ తర్వాత సాధనలో ఉపకరిస్తుంది మాస్టరుగారి నామా క్షర త్రిపుటి. ఒక ముహూ రంలో మాస్టరుగారు లేదా ఒక తేజోకిరణం గురువు ద్వారా సాధకునిలో బ్రవేశిస్తుంది. అంటే ముందుగా గురువేశిష్యుని హృదయంలో స్రవేశిస్తాడు. దానిని శుద్ధి చేస్తాడు. ఆ హృదయాలయం పవ్మితమెనప్పడు మాస్టర్గారు అందులో ట్రవేశిస్తారు. అతని హృదయంలో నివశిస్తారు. కనుక ఎలా చూచినా గురువు' ఆవసరం చాలా వుంది. గురువు నిర్వహించేపాత చాలా ఉత్తమమైనది. ఉత్తమ గురుపు శిమ్యని

తనంత వానిని చేయాలి. తర్వాత మాస్టరు అంత ఎత్తుకు పెరగాలని ఆశిస్వాడు, ఆశిర్వదిస్తాడు.

ఒక ఆనుమానం రావచ్చు, పాత యోగాలు ఇన్ని వున్నాయి కదా, ఆవస్నీ పనికి రానివేనా? ఆని. ఎవరూ ఆనరు. వేటి విలువ వాటిదే. ఆయా కాలాలకు ఆను కూలమైన పద్దతుల్ని ఆనాటి మహర్పలు తయారుచేశారు. సృష్టి పరిణామంలో చాలా ముందుకు వచ్చింది. మనిషి మేధ పెరిగింది. కేవలం దేవుళ్లను నమ్మే కాలం కాదిది. ఒక ఆత్రీశక్తి మాత్రం ఏదో పుందని ప్రతి వారు నమ్ము తున్నారు. ఆ ఆతీత, ఆతీం డయ శ కిని డై రెక్టుగా అందుకునే మార్గం ఏపి? ఈ డై రెక్టులైనులో మనం సూటిగా సృష్టికి ఆది అయిన శ్రీని ఆందుకోవచ్చు. మిగత వాటి ద్వారా ఆది జరగని పని. మిగత వాటిలో శరీరానికి ఆవసరమెన యోగాననాలున్నాయి, ప్రాణాయామం వుంది. ఆపైన ఎప్పడో ఆత్మ దర్శనానికి అవకాశం వుంది- లేదని అనం. అది అందేనాటికి పుణ్యకాలం కాస్తా గడిచి పోతుంది. ఈ జన్మ చాలక పోవచ్చు. ఈ చాగంతో మాస్టరుగారు చాలా కన్నెషన్సు యిచ్చి, ఫలితాలను ఆందించారు. ఈ యాగంలో ఇప్పుడు చేరుతున్న వారు పూర్వ జన్మలలో అనేక తపస్సులు, యోగ సాధనలు చేసిన వారే. యోగసిది కోసం, యోగ సాధన పరి సమాస్తి కోసం మళ్ళి జన్మించి ఈ యోగంలో చేరడం జరుగుతున్నది. ఈ విషయాన్ని మాస్టర్ యోగసాధకుల జాతకాలలో, నాడి కర్లు ధృవ పరిచారు. కనుక మాస్టరు యోగంలో చేరే వారు సామాన్యులు కారు. ఎన్నో జన్మలలో ఎంతో తపస్సు చేసి పుణ్యమూర్తులై సిద్ధి పొందలేక. ఈ జన్మలో మాస్టరు గారి యోగంపైపు ఆకర్షితులపుతున్నారు. మాస్టరుగారి శ కే ఆలాందివారిని తన పై పు ఆక ర్టిస్తున్న ఏ. కనుక ఈ యోగంలో చేరే వారందరూ ఉపదేశం పొందిన వెంటనే, లేదా కొద్ది రోజులకే, ఆపూర్వ యోగానుభవాలు చవిచూడ గలుగుతున్నారు. వారందరిలో మాస్టర్ యోగా చిన్నిపుల్ పనిచేస్తున్నది. పైకి మామూలుగా. నిరాడంబరంగా కనిపించినా, ఒక్కొక్కడు ఒక మహాయోగి, ఏరు తమలో నిగూడంగా ప్రన్న శక్తుల్ని, సిద్ధుల్ని చ్రదర్శించరు. మాస్టరుగారి ఆనుజ్ఞ ఆయితే తప్ప, బయట పడరు.

ఆసలు యోగం ఎందుకు? ఎందుకు కష్టపడి నిష్టగా సాధన చేయాలి? హాఱుగా సంపాదించుకుని ఆందినన్ని సుఖాలు, భోగాలు ఆనుభవించక, ఏమిటీ పని? ఆంటారు. 'యోగం' ఆన్నదాన్ని ఒక ఉన్నాదంగా భావిస్తారు కొందరు. ్రీ రామ కృష్ణ పరమహంస, రమణమహర్షి వాళ్లకు కనిపిస్తారు. సంసారాన్ని, సంసార బంధాల్ని త్రించుకుని సన్మసించడం ఆనుకుంటారు. కానీ అనేదీ కాదు. జీవితంలో ఒక క్రమశికణ, ఆధ్యాత్మికచింతన యోగానికి భూమిక – ఆ చింతన ఏర్పడితే, అని పెరిగి పెరిగి, తనలోని ఆతీతమైన శక్తిని వెదకాలన్న జిజ్ఞాన కలుగుతుంది- ఆ అనుభవం కోసం చేసే ప్రయత్నమే యోగం ఆవుతుంది. యోగం వల్ల మనిషి నిరాసక్తుడు కాడు, నిస్సంగుడు కాడు. జీవితాన్ని ధర్మ మార్గంలో, సత్య పధంలో నడిపిస్తాడు. విశ్వానికి మూలమైన చైతన్యంపై మనస్సును నిలుపుతాడు.

మానవ జన్మ ఎ త్రినందుకు, జన్మచరితార్ధం చేసుకోవాలి. అంటే జన్మించిన కారణం తెలుసుకొని, లక్ష్యం సిద్ధింప చేసుకోవాలి. అంటే మన అస్తిత్వపు విలువలు గు ర్తించాలన్న మాట. వెనక్కి వెళ్ల కూడదు. అంటే జీవుడు తిరిగి జంతు స్థితికో, వృష స్థితికో, ఖనిజ స్థితికో పోకూడదు. నాంగ్లవ పరిణామం మనిషి. దీనిలోంచి అయిదవ పరిణామం అయిన దివ్యమానవ స్థితికి పోవాలి. అంటే దివ్య జీవనం అంవరచుకుని, సత్యసాధన చేయాలి ఆ సత్య సాధనమే సత్యయోగం. అదే సత్యయాగానికి సూటిబాట—డై రెక్టులైన్. మానవుడు అథిమానవుడు— సూపర్ మన్-కావాలన్నది మన యోగ లక్ష్యం-జరా, వ్యాధి, మృత్యువులను స్వాధీనం చేసుకోగలగాలి— జయించడం కాదు.

'ఆస్తికత్వం' అంటే దేవుళ్లను నమ్మి వారి కోసం పరుగులేత్రడం కాదు-నోములు, వ్రాజలు, పూజలు చేస్తూ అడుగడుగునా దేవతలకు బానిసలై పోవడం కాదు. [పతిరాయికి మొక్కులు మొక్కి, లంచాలిచ్చి. ఆవసరాలు తీర్చుకుని ముడుపులు చెల్లించడం కాదు. [పతి దేవునికి దణ్ణాలు పెడుతూ, [పతి దేవా లయంలో [పదశ్శణలు చేయడం మన ఎదుగుదలను మనమే నిరోధించుకోవడం— సం[పదాయ పూజాపునస్కా నాలతో, కర్మకాండలో వున్న బలహీనత. ఆది వాటికి స్వ స్త్రి చెప్పినప్పుడే యోగ సాధన మనకు అలవడుతుంది. రెండు తెప్పల మీద రెండుకాళ్లు పెట్టి [పయాణం చేయడం కట్టం— అయ్యో పూజ చేయక పోతే దేవునికి కోపం వస్తుందేమో, ఉపవాసాలుండక పోతే భగవంతుడి ఆగ్రహం వస్తుందేమో ఆనే అనుమానం. వుంటే మతంనీడ మనమైన పడుతోందన్న మాట. మన చదువూ సం[పదాయం మనల్ని స్వతం[తంగా ఆలోచించనీయడం లేదన్న మాట ఆలాగా మూథనమ్మ కాలలో చిక్కుపడి పున్నంతకాలం ఎవరికీ యోగంలో ప్రవరి ఉండదు.

దాగం చేసేది మోకుం కోసంకాదు. ఆసలు మోకుం అన్నదేలేదు. మోకుం అంటే ఈ జీవుడు వెక్కి భగవంతునిలో కలవడం. పరిణామంలో, జన్మ పరం పరలో [పతిజీపి పెరిగి పెరిగి, సంస్కారం హొందుతూ పర్మబహ్మ స్థితిని చేరాలి, సృష్టికి, పరిణామానికి దోహదంచేయాలి. మళ్ళి జన్మపుందా లేదా ఆన్న ది ఆనవసరం. పూర్వజన్మ గురించి మనకు తెలియనప్పడు, మరో జన్మగురించి ఆలోచించడం అనవసరం పోసీ మరోజన్మ ఉన్నదే ఆనుకుంటే, ఆ జన్మలో ఈ జన్మజ్ఞానం ఉండదు కదా, 'మాయతెర' పడుతున్నది! కనుక ముందుగా మన జన్మల జ్ఞానం మనకు కలగాలి. అందుకు యోగం చేయాలి. జ్ఞానం కలిగితే మనం ఎక్కడ పున్నామో, ఇంకెంత దూరం హోవాలో, ఎన్ని జన్మలేత్తాలో తెలుస్తుంది. ఆ వికానం, మైతన్మం కలిగించగల యోగం మాస్టర్యోగం. ఆధ్యాత్మిక వికానం, మన యోగ లక్షుం గానీ, ఇతర స్వార్హ [పయోజనాలు కావు. మోకుం ఆన్న ది వ్యక్తి కిగతం. యోగం అన్న ది సమష్టీ వరం. యోగం వల్ల మూకం మానవాళికి, సృష్టికి మేలు జరుగుతుంది. పూజలు, [వతాలు చేయటం వల్ల మనకో, మన కుటుంబానికో మేలు జరుగుతుంది.

మాస్టర్గారు [పతిపాదించిన కొత్త సిద్ధాంతం వ్యక్తిగతంగా ఎవరికీ మాక్షం సిద్ధించదని. ఇంతకాలం ఎందరు, ఎన్ని సంవత్సరాలు తపస్సు చేసినా మోక్షం పొందినవారు లేరట. అయితే పూర్వపు మహర్షులంతా ఏమైనట్లు ? ఏమవు తారు. మశ్లీ మశ్లీ జన్మిస్తారు, లేదా ఏ సత్యలోకంలోనే యోగంలో ఉండిపోతారు. పరిణామ వికాసానికే యోగసాధన అన్నడి గురువేవుల స్మూతం. మానవులు దివ్యమానవులు కావాలి, మృత్యుంజయులు కావాలి. [పతి వ్యక్తి యోగంలో తాను పరబ్లమ్మానవులు కావాలి, మృత్యుంజయులు కావాలి. [పతి వ్యక్తి యోగంలో తాను పరబ్లమ్మానవులు కావాలి, మృత్యుంజయులు కావాలి. [పతి వ్యక్తి యోగంలో తాను పరబ్లమ్మానువులు కావాలి, మృత్యుంజయులు కావాలి. [పతి వ్యక్తి యోగంలో తాను పరబ్లమగా చేస్తున్నది తక్కువేకావచ్చు కానీ అందరికృషి, సమష్టి కృషి అవుతుంది. యోగసాధన [పథావం వ్యక్తిమైన, పరిసరాలమైన, సమాజం మైన ఉండి తీరుతుంది. కొంత [పత్యక్షంగా కనిపిస్తే, కొంత పరోక్షంగానో, ఆపరోక్షంగానో వుంటుంది. [పతిసాధకునిలో చైతన్యం కలగాలి. ఆ వైతన్యం ఆందరికీ అందుబాటులోకి రావాలి.

మనం తపస్సు చేస్తే, యోగం చేస్తే ఫలితం మనకు దక్కితేగదా తృ ప్రే, మనకూ మనవారికీ కాకుండా యితరులకు లాభిస్తే మనకు తృ ప్రే పుండదు. అయితే ఎవరు మనవారు? ఎవరు పరవారు? మాస్టరుగారు మనల్ని అందరిసీ తన వారను కోబట్టే, ఇందరి కీయాగం ప్రదానం చేశారు. భగవంతుడు ఈ సృష్టి అంతా తనది అనుకోబట్టే, అందరికీ అందుబాటులో పున్నాడు. అలాగే మనమూ అంద రిసీ మన వారుగానే భావించాలి మన భార్య పిల్లలే మనవారు కారు, ప్రతి మనిషి మనవాదేఅనుకునే సంస్కారం అలవరచుకోవాలి. ఆవే కరుణ, ప్రేమ, సహనం, సంస్కారం.

విచ్చితం ఏమంటే, యోగసాధన చేసేవారు తాముమాత్రమే యోగానికి అర్హులైనట్లు, మిగతవారు కానట్లు ప్రవర్తిస్తారు ఆధ్యాత్మికంగా సాధించ వలసింది అనంతంగా వుంది. నిజానికి ఒక జన్మ తపస్సుచాలదు. మాస్టరుగారు దయతలచి 85 సంవత్సరాలు ఈ జన్మలో సాధనచేస్తే సిద్ధిపొండినట్లే నన్నారు. అప్పటికి సాధన సంపూర్ణం అవుతుంది.అసలు రెండు సంవత్సరాలపాటు నియమ నిబంధనలతో, నిరాటంకంగా సాధనచేస్తే తప్ప యోగంలో ప్రవేశించినట్లుకాదు. అయిదేండ్లు సాధనచేస్తేతప్ప ఏర్పడదు సైబిలిటీ అంటే, హృదయం పవిత్రంకాదు, పదేండ్లు సాధన చేసినవారికిగానీ 'యోగి' అని చెప్పకునే ఆర్హత ఉండదు. పదేశ్ల కతోరసాధన తర్వాత, యోగిగా తలెత్తుకుని తిరగవచ్చు. మనం యోగం చేస్తున్నా మని ధైర్యంగా చెప్పుకోవచ్చు.

'యోగ టీబ్– పాణ టీబ్' అన్నది మన యోగంలో స్మూతం. అంటే యోగానుష్ఠానం వల్ల కలిగే ప్రాణశక్రితో చికిత్స చేయవచ్చు. యోగసాధన నేర్పమని, రోదసిలో అంతటా వ్యాపించివున్న ప్రాణశక్రికి (వాయువు కాదు)ని గ్రామాంచి, దాని సహాయంతో మానవ రుగ్మతలకు చికిత్స చేయమని ఒక ఆర్థం. ఆ ప్రాణశక్రిని గ్రహించడం అంత తేలికకాదు. పరిణతి చెందిన యోగికి తప్ప సామాన్యులకు ఆప్రాణధారను భరించే శక్రి ఉండదు. కనుక ముందు నిష్టగాయోగ సాధన చేయాలి, వైతన్యవంతులు కాబాలి, దివ్యప్రజ్ఞను అందుకోవాలి. ఆ పైన టీబ్మెంట్.

'ట్రిట్' అనే పదానికి ఆర్థం రోగాలను ట్రీట్ చేయడం ఒక్కటేనని నేను అనుకోవడంలేదు. 'ట్రిట్మొంట్' అనే పదానికి అనేక ఆర్థాలున్నాయి. మాస్టడు గారు ఆ రోజుల్లో (1910—22 మధ్య) ట్రిట్మొంటు కొరకు నలుగురు మీడి యమ్స్ట్ నియోగించారు. 24 గంటలలో ఎవరు ఎప్పడు వచ్చినా, వారు ట్రీట్ చేసి పంపేవారు. ఎంతో [పేమతో, దయతో చేస్తేగానీ ట్రిట్మొంట్ జరగదు.

అందరినీ సమదృష్టితో చూడాలి. ఆందరికీ యోగఫలం అందించాలన్న సహృదయత కావాలి. కారుణ్య దృష్టి, తారుణ్య హృదయంలేని వారు చికిత్స చేయడానికి ఆనర్హులు, మోషమే లేనప్పుడు, ఈ ప్రజాసేవ ఎందుకు ఆనుకోవచ్చు. మనకు లాభంలేనప్పుడు ఎందుకీ ట్రిట్ మెంట్స్? మనకోసం కాదు. స్వార్థంతో చేసే పని ఏదీ సత్ఫలిలాలనివ్వదు. నిస్వార్థంతో చేసే పని యోగం క్రిందికి వస్తుంది.

మాస్టరుగారి సంకల్పాన్ని చాలా మంది ఆపార్థం చేసుకున్నా రేమో అని పిస్తుంది మొదట్లో ఈ నూతన యోగాన్ని ఒక ప్రయోగంగా ప్రారంభించారు మాస్టరుగారు ప్రయోగం ఫలించేవరకు తగిన ప్రచారానికి అనుమతించలేదు. అనలు ఈ యోగం గురించి ఎవరినీ చర్చించనిచ్చేవారు కారు. మాట్లాడనిచ్చే వారు కారు. బాయనిచ్చేవారు కారు. చెప్పినట్లు సాధనచేయడం ఒక్కాటే సాధకుల పని. ప్రయోగ ఫలితాలను మాస్టరుగారే రికార్డు చేసుకునేవారు గ్రహాలను సైతం ఆదుపులోకి తీసుకోవడం జరిగింది. యోగంలో పరాకాష్ఠకు చేరిన సమయంలో ఆ మహాశ క్రిని తట్టుకొని భరించేశ క్రి భౌతిక శరీకానికి లేక తాను శరీరాన్ని వదలి పెట్టారు. కనుక మాస్టరుగారు ఏది ఆశించారో ఆయన శిష్యులకే అంతు చిక్కలేదు.

మాస్టరుగారు లేరు అనే వారికి యోగంలేదు. మాస్టరుగారు భౌతిక శరీరంలో కనిపించకపోవచ్చు. కళ్లు మూసుకుంటే మాస్టరు గారి దివ్యరూపం సాజాత్కరిస్తుంది. ఆయన మనతో సంభాషిస్తారు. సలహాలిస్తారు. మనల్ని స్వయంగా నడిపిస్తారు. ఈ యోగంలో ప్రతిసాధకుని మాస్టరుగారే స్వయంగా నడిపిస్తారు. 'ఉపడేశం' యిచ్చేది గురువు అయినా, హృదయంలో దివ్యజ్యోతిని వెలిగించేది మాస్టరుగారే, వారి దివ్య దర్శనమే ప్రతిసాధకునకు ఒక నిదర్శనం.

మిగిలిన యోగాలలోవలే ఇందులో సంసారజీవితం నిషిద్ధం కాదు. సన్యాసం, ఐలవత్ [ఐహ్మచర్యం పనికిరావు. [పపంచాన్ని, సంసారాన్ని వదలి పారిపోనవసరంలేదు. లోకంలో వుంటూ, మామూలు జీవిత ధర్మాలు, గృహస్థా [శమ ధర్మాలు అన్నీ స[కమంగా నిర్వ ర్రిస్తూ దివ్యజీవనం సాగించాలి. ఆనంద మయ జీవనం నెలకొల్పుకొనాలి. అందుకు యోగసాధన ఉపకరించాలి. ఉద్యోగ, వ్యాపార నిర్వహణచేస్తూ, ధార్మికజీవనం గడుపుతూ సత్యాన్ని ఆ[శయించాలి. 'సత్యం'లోనే 'సత్యసంధత' లోనే ఆధ్యాత్మిక [పగతివుంది. ఈ నూతన యోగ లక్యం ఆది.

యోగ సాధకులకు సత్యమే కరదీపిక. ఏది సత్యమో తన హృదయమే చెబుతుంది [పతివానికి. ఆసత్యానికి హృదయంలో తావులేదు. మన మనస్సు, వివేకం, చదువు మనల్ని మోసగించవచ్చుగానీ మన హృదయం, జ్ఞానం మోసం చేయవు. మనిషికి మనిషికీ మధ్య వున్న అంతరాలు మనం సృష్టించుకున్న పే తప్ప, భగవంతుడు సృష్టించినవి కావు.

మీరుగా ఆలోచించండి 21వ శతాబ్దంలోకి, ఆంటే నవయుగంలోకి, సత్య యుగంలోకి అడుగు పెడుతున్న మనకు విశ్వదృక్పధం అలవడిందా! ముందు దాన్ని సాధించండి, దాని కోసం యోగ సాధన చేయండి.

మాస్టరుగారు ఆశించిన ప్రయోజనం ఏదో గుర్తించి ఆ పై పు పురోగ మించండి. ఇది విశ్వయోగం- దీని అక్యం విశ్వ శ్రేయస్సు, సత్య స్థాపన.. సీ-నా స్వార్థం కాదు. సంకల్పమే మనడి, నడిపించేడి గురుదేవులు— అని నమ్మాలి. ఈ యోగంలో మనకు సిద్ధించే శక్తులు ఏవిగానీ, అవి మన స్వార్థ ప్రయోజనం కోసం కాదు, కనుక వాటి అధికారులం మనం కాదు. 'కీ' మాస్టరు గారి చేతిలో పుంటుంది. ఆయన ఒక్క-సారి అటు త్రిప్పితే అన్నీ ఆగిపోతాయి. మన ప్రయోజ కత్వం ఏదీ మిగలదు అహంతో ఏది చేసినా అపజయం తప్పదు. స్వార్థంతో ఏది చేసినా నిరుత్సాహం తప్పదు, నివాశ తప్పదు. మాస్టరుగారి అన్ను గహంతో ఏర్పడిన శక్తులను, సిద్ధులను ఆయన సంకల్ప నిర్వహణకు, మానవ కల్యాణానికి ఉపయోగి సైనే ప్రయోజనం. అప్పణే మనకూ విజయం. ఈ రహస్యం ఎవరూ చెప్పనవవరం లేదు. మన హృదయమే చెబుతుంది. ఏ మహాత్ముని జీవిత చర్మిత తిరగ వేసినా ఆసత్యం విదిత మవుతుంది.

కొత్త అనే సరికి ఈ రోజుల్లో ఆస్త్రక్తి. ఆ రోజుల్లో భయం. పాత రోజు లలో సంప్రచాయం గడ్డ కట్టుకు పోయి పుండేది. ఆచార వ్యవహారాలు ఎక్కువ. కాస్త కొత్తదనాన్ని భరించే వారు కారు. అలాటి రోజుల్లో మాస్టరు గారు 'నూతన యోగాన్ని' ప్రపేశ పెట్టారు. సంప్రచాయ వాదులు వ్యతిరేకిస్తారని తెలుసు. చదువు కున్నవారు, విప్లవ దృక్పథం కలవారు ఇదేదో చూడ్దాం అని చేరారు తప్ప, దీనిపై విశ్వాసం ఉండి కాదు. అలాంటి వారే ఆతుక్కుపోయారు దీనికి. తరవాత మాస్టరు గారినే సాజాత్తు పరమాత్మ స్వరూపులుగా ఖావించి, పూజించారు. శ్రీ వేటూరి ప్రభాకరశాడ్రిగాకి వంటి మహాపండితులు, శ్రీ ఉన్నవ లక్ష్మీనారాయణ చంటి స్వాతం త్య పీరులు, సంస్క ర్తలు మాస్టరుగారి ప్రియశిష్యులై నారు.

యోగాన్ని శాస్త్రీయ దృక్పధంతో సెంటిఫిక్గా ఆలోచించడం ఈ 20వ శరాబ్ధంలోనే జరిగింది. ఆరవిందులు జ్ఞానదృష్టితో చూస్తే, మాస్టరుగారు శాస్త్రియ దృష్టితో చూచారు. ఇరువురిదీ పారమార్థిక దృక్పధమే. సృష్టిలో జడ పదార్థాలు, చేతనలు పున్నాయి. జీవ పదార్థాలు, నిర్జీవపదార్థాలు ఉన్నవి. ఆన్సింటికి మూలం ఆణుపు. ఆణుపునుండి బ్రహ్మిండం వరకూ ఆంతా ఈశ్వర ్రపజ్ఞ, ఆంతా చైతన్యమే. ఆంతా పరిణామం చెందుతున్నదే. ఈ సృష్టి పరిణా మంలో మానవునిని నాల్గవదశ. కుండలిని సైతం నాల్గవ విభాగంలోనే పనిచేస్తు న్నది. వెనకటి వారు చెప్పినట్లు కుండలినికి బుసలు కొట్టే స్వభావం లేదు. ఆది చై తన్యంగా మారిపోయింది. అది సర్పం వలే లేదు. మనిషికే మనస్సు ప్రన్నది. ఆత్మ వున్నది. మిగిలిన జీవులకు ఆత్మ లేదు కనుక, ఆధ్యాత్మికాభివృద్ధికి ఆవ కాశం లేదు. మనస్సు ఉన్న ది కనుకనే 'మనిషికి' అహం ఏర్పడ్డది. అహంతోనే ఆజ్ఞానం ఏర్పడ్డది. సృష్టిని గురించిన ఆలోచన ఏర్పడ్డది. కనుక పరిణామానికి పునాది మనిషి మనస్సు. 'అహం' వల్లనే నేను, నాది ఆన్న తత్వం ఏర్పడు తున్నది. ఆహాన్ని దాటి పోతే ఆత్మ జిజ్ఞాస ఏర్పడుతుంది. 'ఆహం' వదలి, 'ఐనెన్'ను పట్టుకుంటే తప్ప యోగసాధన కుదరదు. "కోహం?" నేనెవరు? ఆని ప్రక్నించుకోవడం జ్ఞానం! 'ఆహం బ్రహ్మ' ఆని గ్రహించడం ప్రజ్ఞానం.. ఆ పైపుగా ఎదగడం యోగం.

మన శరీరంలో అయిదు ప్రేన్స్ (కోశాలు) ఉన్నాయి. అన్నమను, ప్రాణ మయ, మనోమయ, విజ్ఞానమయ, ఆనందమయ కోశాలు. వీటినే ఫిజికల్, యాస్ట్రల్, మెంటల్, బౌడ్ధిక, నిర్వాణ ప్రహరాలు అనవచ్చు. నిర్వాణ మండలం జీపుని ఆవాసం. ఆతర్వాతవి పరనిర్వాణ, మహాపరనిర్వాణ మండలాలు, మొత్తం వీడు మండలాలు. ఆవరణలు. ఆ వీడు మండలాలలోనే జగత్తు విస్త రించి పుంటుంది. ఆటువంటి జగత్తులు, సృష్టిలో ఆసంఖ్యాకంగా ఉన్నాయి. సప్తా చరణ వేష్టితమైన మన జగత్తులో మధ్యది, నాల్గవరి అయిన బుడ్ధి మండలం మానపునిది. ఈ బుడ్ధి ప్రహరంలో కింద మూడు, పైన మూడు అంతస్తులున్నాయి. పై మూడు మండలాలనుండి వచ్చే దివ్య సంకేతాలను, సందేశాలను బుడ్ధి వికా సంతో మనిషి (గహించ గలుగుతున్నాడు. ఈ బుద్ధి మండలం దాటితే తప్ప మనిషికి ఆధ్యాత్మిక వికాసం కలగదు. సత్యం కనువిప్పు కలిగించదు. పై మండ లాలు ఒక్కొక్కటిగా చేరుకోవాలి.

మాస్టరుగారు కొన్ని కొత్త మాటల్ని ఉపయోగించారు. వారుపయోగించిన ఆది, ఆది బ్రహ్మం' అనే పదాల అర్థాన్ని ముందుగా తెలుసుకోవాలి. ఆది అంటే ఆరిజన్. అంటే సృష్టికి ముందర స్థితి. ఆది సృష్టికి చాలా ముందున్న పరిస్థితి. ఆది అంతటా పరచుకున్న చై తన్యం. ఆ ఆగోచర మహాశ క్రిని, అంతటా పరచుకున్న దాన్ని, అనంతమైన దాన్ని, అనంతమైన దాన్ని 'బ్రహ్మం' అంటారు. బ్రహ్మం అంటే ఒక రూపం, ఆకారం లేని విశ్వ వ్యాపక శ క్రి, చై తన్యం, తేజన్ను. ఆ వై తన్యంలో కలిగిన ్టేరణ, సృష్టి వాంఛ 'శ క్రి' అయింది. ఆ శ క్రినే ఈశ్వరత్వం అంటారు.. ఈశ్వరత్వం.. శివుడు కాదు. ఆది కియాశ క్రి, ఉన్మీలనం అంటే మౌలికమైన డియేటివ్ ఫోర్స్. ఒక్క్ కియేటివ్ ఫోర్స్ మూడు ఖాగాలై సృష్టి, స్థితి, లయా ఖాధ్యతలు వహించాయి.. ఇతర్మతా చిల్లర శక్తులన్నీ డేవుక్కు, దేవతలు ఆయ్యాయి. ఆఖండశ క్రి ఈశ్వరుడు, ఇదీ సృష్టికి 'ఆది' స్థితి.

ఆసలు జీవి ఎలా తయారైందీ ఆలోచిద్దాం. రోదసి నిండుగా వ్యాపించిన 'ప్రాణం' శక్రిగా మారినప్పడు సృష్టిసంకల్పం ఏర్పడ్డది. ఆ సంకల్పం విస్ఫు లింగాలై హన్యంలో విరజిమ్మ బడినపుడు వెలుగు కణాలు ఏర్పడ్డాయి. ఆలా ఏర్పడిన కోట్ల మెరుపులే జీవాలు. ఆరంభంలో జీవులకు ప్రజ్ఞ లేదు, జ్ఞానంలేదు.

ఒక్కౌక్క జన్మఎత్రిన కొలదీ పరిణామంలో బుద్ధి,జ్ఞానం, ప్రజ్ఞ ఏర్పడసాగాయి. ఒక జన్మ సుకృతం. మరొక జన్మకు అందివస్తుంది. అవ్యక్రమే సత్, చిత్, ఆనంద స్థితిని పొందుతుంది. ఆ మూడింటి ప్రభావం వల్లనే ఆత్మకు వికాసం ఏర్పడుతున్నది. సృష్టినే ఉనికి–ఎగ్జిసైనున్ను అనవచ్చు 'ఆది'సంకల్పం 'సృష్టి' చైతన్యం కలిసినప్పడు 'ఉనికి'ఏర్పడుతుంది. సంకల్పమే లేకపోతే సృష్టి లేనట్లే. మనలో సంకల్పమే లేకపోతే యోగం లేదు. అంటే సృష్టికి వికాసం, పరిణామం లేదు. సృష్టి వికాసానికి యోగమే మూలహేతువు. ఏ యుగంలో ఎవరు యోగం చేసినా, ఆది పరిణామానికి సహకరస్తూ వస్తున్నది. యోగులు లేని నేలలు బీళ్ళు. ఆ దేశాలు ఎడారులు. ప్రకృతి-పురుష విలాసాన్ని. విన్యాసాన్ని లీల అంటారు. ఈ శరీరాన్ని కేష్టమనీ, ఆత్మను కేష్ తజ్ఞుడనీ పిలుస్తారు. అదే విస్తృతార్థంలో మూలపురుషుడు, మూల్పకృశి. పర్మహ్మాన్ని, పురుష, ప్రకృతి శక్తులను ఆ + ఉ + మ్ = ఓంగా చిత్రంచారు. ఓంకార ప్రణవమే సృష్టి మూలమని గ్రహించవచ్చు. బ్రాపంతోనే బ్రహ్మాన్ని చేరవచ్చు నన్న స్మూతం ఆదే. ్రపణవమే పర్మబహ్మం. మనలో పరమాణు రూపంలో పున్న కుండలినీ శక్తిని జాగృతం చేయగలిగితే ౖబహ్మాన్ని తెలుసుకోవచ్చు. భృక్రహితం చేయడమే మాస్టరుగారి తారక రాజయోగ పరమావధి.

కుండలినీ శ\_క్తి సర్ఫాకృతితో మూడున్నర చుట్లు చుట్టుకుని మూలా ధారంలో వుంటుందనీ, దానిని తపశ్శక్తితో ని్దరలేపి, [బహ్మస్థానానికి చేర్పడమే లక్ష్యం అంటారు. ఇప్పడు ఆ సర్ఫాన్ని ని్దరలేపినలసిన పనిలేదు. ఆ శ\_క్తి సహజంగానే నాల్గవ మండలమైన(అనాహతం) హృదయాన్ని చేరేవుండి. ఆక్కడి నుండి మెకి వెళ్లాలే గానీ, [కిందికి కాదు. ఆలా పై మండలాలకు వెళ్లడానికి సూటి మార్గమే మాస్టరుగారి డై రెక్టులైన్.

ఇంత క్రితమే ఎక్జిసైన్స్-ఆంటే ఉనికి గురించి ముచ్చటిస్తూ ఆ సృష్టి ప్రకృతి-పురుషుల విన్యాస మని చెప్పకున్నాం. వాటి ప్రతినిధులే డ్రీ పురుషులు. ప్రతి పురుషునిలోనూ శక్రి ఆంశ, ప్రతి డ్రీలోను పురుషాంశ ఉంటాయి. ఉభయులలోని రెండు అంశలు ఏకం కావడమే యోగం, యోగానికి సంపూర్ణత. ఆది సంయోగంతోనే గానీ, ప్రహ్మాచర్యంతో సిద్ధించదు. సన్యసించడంతో ఆసలు కాదు. పూర్ణ యోగానికి, డ్రీ పురుషుల సంయుక్త సాధనం ఆవసరం. ఆందుకే యోగాన్ని డ్రీలు పురుషులు కలిసి చేయాలన్నారు. సతీ పతులు ఇద్దరిలో వున్నది

ఒకే ఆత్మ. ఆదే ఆత్మ సంయోగం. చేసుకున్న భార్యే కానవసరం లేదు కొన్ని పట్ల ఆత్మ బాంధవ్యం పుంటుంది. ౖశీ ఆరవిందులు మదర్ ఏకాత్ములే.

మాస్టరు గారు అమరత్వం ప్రసాదిస్తా మన్నది జీవికి అమృతత్వం అందిస్తామన్నది ఆత్మకు. అవును జీవి వేరు, ఆత్మ వేరు. ఆత్మ బ్రహ్మం కావాలి. జీవికి యోగార్హత కలిగినప్పుడే ఉపదేశం యివ్వడం జరుగుతుంది. ఆ సంకల్పం. పేరణ మాస్టరు గారే కలిగిస్తారు.

మనమంతా బ్రహ్మం నుండి వచ్చిన వాళ్లమే. కానీ మానవాత్మలన్నీ బ్రహ్మంతో సమానం కాదు. మన బ్రహ్మత్నాల్ని దేవతలు, దేవుళ్లు బ్రౌత్స్ హించరు. పైగా అడ్డు పడుతుంటారు. మన అవసరాలు గుర్తించి, ఏవేవో వరాలిచ్చి మనల్ని కట్టి వేస్తారు. పర్మహ్మం వేపుగా జీవుడు పయనిస్తే తమను మించి పోతారని దేవతల ఉబ్రోషం. ఆందుకని ముందుకు పోకుండా అడ్డుపడు తుంటారు మనం డైరెక్టుగా అయిదవదైన సచ్చిదానంద మండలాన్ని చేరుకోవాలి. ఆ తర్వాత, నిర్వాణ, పర నిర్వాణ, మహాపర నిర్వాణ మండలాలున్నాయి.

నశింపు లేనిది, శాశ్వతమైనది ఆత్మ. ఆది ఆ + పాకృతికం. మన శరీరాలు ఆత్మేతరమైన ప్రకృతి నుండి ఆరుపుతెచ్చుకున్నవి. ఆత్మ శరీరం ఒక్క-టే దివ్యమైనది, అనశ్వరమైనది. అది ఆశరీరి. ఆది బ్రహ్మ పదార్థంతో ఏర్పడుతుంది. అందుకే ఈ యోగాన్ని బ్రహ్మ యోగం ఆన్నారు. ఈ యోగంలో ప్రవేశించిన వారు ఇతర శక్తుల్ని ఆశ్రయించకుండా స్వతంత్రంగా, స్వయం[పజ్ఞతో పరాశక్తులు పొందగలరు. మాస్టరుగారే ఆ శక్తుల్ని అను[గ హిస్తారు. అందుకే, యోగ సాధన చేసేవారు, ముందుగా సద్గురువును ఆశ్ర యించాలి. 'గురువు' అంటే మాస్టరుగారి [పజ్ఞను అందుకున్న వారు. ఆ పజ్ఞతో యితరుల్ని మోగంతో ప్రభావితం చేయగలరు. గురువు అంటే మాస్టరు గారి [పజ్ఞను అందుకున్న వారు. ఆ పజ్ఞతో యితరుల్ని మోగంతో ప్రభావితం చేయగలరు. గురువును సాజాత్ పర్యబహ్మ స్వరూపులుగా ఖావించి, యోగసాధన చేసినప్పుడే మాస్టరు గారి యోగం అర్థ మవుతుంది. యోగంలో పూర్ణ సిద్ధి కలుగుతుంది.

### NRBV อึญ

నమస్పా<sub>ర</sub>్రము

34. జె. డబ్ల్యూ. స్ట్రీట్ కుంభకోణము 13 మె, 1945

మీరు లైపు చేసి పంపిన జాబుకు బదులు ఈ జనరల్ కాల్లో సమక్ష మున తెలుపుదును. దీనితో ఇంగ్లీషు ఇన్ విదేషన్లు 4 పంపినాను. మీరొకటి, ఇప్పడు అప్పారాపుగారు ఉన్న ఆడ్రను తెలియలేదు కనుక వారికి నేను పంప లేదు. ఈ వివరము తెలిపి వారికి మీరే ఒక ఇన్ విదేషన్ పంపండి. మీ తమ్ములు ముక్కాల, బెజవాడలలో నున్న వారికిని ఇన్ విదేషన్లు పంపితిని. వారు ఆడ్రను మారి ఉందే మీరు వారికి కూడా పంపుకుకు రెండు ఉంచినాను. అందరు 25 లేదీకే యిక్కడికి వచ్చునట్లు బ్రాసిరి. ఆనుత్వర మొదలు ధనిష్ఠ తుది దాక ఈ యోగమే ఆరంభమయిన మేమాసమున ఈ మాదిరిగా సమకూడుట మన డెవలప్ మెంటు ననుసరించియే. ఆందును ఈ యేడాధారముల కార్యము నడచుచున్న ఈ కాలమున మిర్రతులమగు మనము తేరుటకు రొంబ ముఖ్యమును, ఆవశ్యకమును, నిండిన కాలమును ఆగును. మాస్టరుకు మిర్రతులమయి యుండదగిన మనము ఈ యోగస్కూలు తిరిగి ఈ స్థలమున నేర్పడిన తర్వాత, ఈ కాల్ ఒక పెద్ద ఆపర్భ్యనటి. ఇది మీరు స్నేహితులకు ఇతరులకు తెలుప పచ్చును. 26తే ఆనూ భార వచ్చుటచేక నాటి సాయంకాలముననే మీమ్ము చూచుటకు ఆశ పడు చన్నాము.

T.H. A. T. (br.)

28ే ఆవిట్టం ముగియు దాక ఇక్కడ ఉండుటయే యోగపు రహస్యము. మీరే తేదీకి వచ్చేది తెలియ ఎదురు చూచుచుందును.

మీ-(sd) N.R.B.V

(శ్రీ) ప్రభాకరులు (మా. లేఖ 18/4/45నాడు) శ్రీ) NRBV గారికి తమ ఉపన్యాన పాఠమును జతచేసి పంపుతూ బ్రాసిన లేఖకు ఇది సమాధానము తమిళ మున గల లేఖకిది తెలుగు సేత. యోగమి తులు సమావేశ మగుటకు కుంభకోణ మున యోగాస్కూలు నందు తిరిగి వసతి యేర్పడుట ఇందలి ముఖ్య విషయము ఆనాడు NRBV గారు మిత్రుల సహకారముతో ఈ విషయమున గావించిన యత్నమును బోలినదే ఇటీవల శ్రీ) ప్రభాకరుల శిమ్యలగు శ్రీ శ్రీనివాసాచార్యులు గారు యోగమి తమండలి సహకారమున కుంభకోణములో యోగకేండమును స్థాపించుటకై చేసిన ప్రయత్నమును— సం॥)

ALS THE CONTRACTOR OF THE RESIDENCE AND ADDRESS OF THE RESIDENCE AND ADDRE

title the little plates of the philosophic and the

as and the same of the same of

City of Contract with Michigan Contract of the State of t

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE OF THE PARTY OF TH

TO THE RESIDENCE CAN STORE BY SERVE THE RESIDENCE CONTRACTOR OF THE RESIDENCE PARTY OF THE PARTY

AT AND THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PAR

THE POST OF THE PARTY OF THE PA

The Table And Annie Control of the C

The land of the la

The last the last the control of the

# నాడీకారుడు చదివిన కొన్ని పాటలకు సారార్థము

1. ఈ విధముగా మర్చరీ, ఆరీ, హాలర్, ఆర్డర్, వెండర్ మొదలయిన కోర్సులు సరిగా చేసినవారు ఆ యోగము ననుభవించినవారు సింపుల్ (ఇది ఒక కోర్సు కూడను)గా యజమానుని చూడనగును. ఎఱుగుము వశిష్ఠా! ఇట్లుగా ఉప్పకమించి అందుచేరి చూచి కూడ విడిచి పెట్టిన వారికి బుద్ధి చెప్పటకు కల్లుటకు కడపట వారు పడలోపు అవస్థను గూర్చి చెప్పినారు. విడిచి పెట్టిన సర్వసాధకముల శ క్రికి కడపట ఒక్క సారి అనుభవింప వలసి వచ్చేటప్పటికి శరీరము తాళలేక బాధపడు కాలమున యముడు (మృత్యుపు) ఆనన్న మెనట్టు గగ్గోలు ఏర్పడును. ఆ స్థితికి భయపడి ఖంధువర్గము స్మకమముగా సాధకము చేయుచు స్వస్థతతో ఉన్న శిమ్యల గూర్చి వెద కుదురు. ఇది యొక వింత.

And welled the first design with the first of the first the

are a second to several and the second of the second second

- 2. వింత అని చెప్పితిరే. విచారించి చూచితిని. మీరు చెప్పిన విధమెల్లను గమనింపగా మీకు హృదయమున కొంచెమేని కరుణ లేనట్లున్నది. చావు సిద్ధమై యున్న స్థితికా మీరు వింత ఆనెదరు? అక్కడ గుమిగూడిన బంధు వర్గము 'భయపడవద్దు' అని చెప్పినంత మాత్రాన శీీీ సి.వి.వి శక్తి యని యెన్నుదురా? ఆట్లు చెప్పటలో కరుణ కలదా? వివరించి చెప్పము.
- 8. ఆ శిమ్యడు భయపడవలదని చెప్పటకు పూర్వమే బంధువు లందలు బచికించుటకు వైద్యని పిలుతురు. ఆతడు నత్యనాడి ఆడుట లేదు అని భయపటిచి ఈ మృత్యువు నాపుటకు మందొక్కటి ఉన్నది దాని కె పౌన్నలు (15రూ) కావలె ననును. మారాడక ఆ సొమ్ము చేతపెట్టి బటి కించండి బాబూ అని ఖతిమాలు కొంటారు.

- 4. ఇట్లు చెప్పగానే ఆతడు ఆ మాటవీని నిమిషములో వస్తానని.... (కాగితము చినిగినడి) అప్పడా యోగి మూలమున స్వాన్యము చెండి.... వింత చెందుచుండగా ఆతడు లేచును. అది విని ఆ వైద్యుడు.... కొని వచ్చితినని చెప్పచు తీసికొని వచ్చును. ఆతనిని ఆ బంధువులు స్థానంసింతురు. అది విను.
- 5. అయ్యా ఈ వైద్యుడు మిక్కిలి మంచి వాడు అంటారు. సులభుడు అంటారు. హ స్త్రవాసి గలవాడు అంటారు. ఈ వైద్యుడు వచ్చిన చోట వ్యాధి కొంచెము కూడ నిలువడు అంటారు. ఇది వినుచు చూచుచు ఉన్న ఆ సాధకుడు వీళ్ళకు బుద్ధి చెప్పటకు ఆతని ౖపాణమును తనలోనికి లాగి కొనును.
- 6. ఇట్లు ప్రాణము తన స్వాధీనములోనికి తీసికొను కాలము ఆ వైద్యుడు మండిచ్చిన పిదపనే అగును. బంధువులు రోధనము చేస్తారు. ఆ సాధకుడు ఆగండి ఆగండి అని వాళ్లు తృణీకరించు చుండగా ఓర్చి తిన్నగా వివరించి బుద్ధి చెప్పి 'కి' అయిన ఆ పర్మబహ్మము నామము వలన బ్రదికింపగా, సాష్టాంగముగా వారు వందనము చేయుదురు.
- 7. ఈ కథ ఆ పూక్లోనూ పక్కపూళ్ళల్లోను వ్యాపించను. వారందరూ చూడ వత్తురు. ఇట్లు తీర్థ ప్రజగా వారు చూడవచ్చు నప్పటికి, జరుగు వింతను పూర్వాషాడ వెళ్ళిన తర్వాత ఉత్తరాషాడ నాడు చెప్పతాను విను.

ఇది ఒకరి జాతకములోనిది. ఈలాటి వింతలు అనేకులకు జరుగును. ఇట్టి వాని చేతనే శిష్యుల **మహసీ**యత ముందు ప్రవ్య క్రమగును....

(వే. డ్రామ్. 8.3.1926)

# మాస్టర్యాగ సారాంశము

- వారణాసి స్టుమ్మణ్యం

ఈ సి.వి.వి మోగాన్ని గురించి చాలామంది తెలుసుకోవాలని ఉత్సాహ పడుతున్నట్లు వింటున్నాను. అసలు యోగము అంటే అందరికీ తెలిసినటువంటి విషయమే. అయితే ఇందులో ఉన్నటువంటి ¦పత్యేకత ఏమిటంటే, కఠోపని షతులో నచికేతోపాఖ్యానంలో నచికేతుడు యముణ్ణి ఆడిగిన [పళ్ళకి సమాధాన మిచ్చాడు. ఆం బే మృత్యుంజయత్వానికి యోగం ఏవిధంగా సహాయపడుతుంది ఆని. మృత్యుంజయత్వము అందే మృత్యువుని జయించడము అని మామూలు అర్థం. ఇలా ఆని చెప్పకుంటే ఈ శరీరం ఏమవుతుందీ ఆన్నటువంటి [పశ్మ ఉంటుంది. శరీరం వేరు ఆత్మ వేరు ఆని ఒక సిద్ధాంతం. శరీరమేమో శాశ్వత మైనటువంటిది కాదు, ఆత్మ శాశ్వతమైనటువంటిది ఆని ఆ సిదాంతం యొక్క వాదం. ఆయితే ఈ శరీరం – ''శరీరమాద్యంఖలు ధర్మసాధనమ్" అన్ని ధర్మాలు సాధించడానికి శరీరం చాలా ముఖ్యం అని ఆర్యోక్తి. అటువంటి శరీరం శాశ్వతంకాకుండా ఆత్మే గనుక శాశ్వతమైనట్లైతే ఈ శరీరం కోసం ఆసలు మనిషి ఎందుకు బాధపడాలి అనేట్లైతే కేవలమున్నూ కర్మ అనుభవించడానికి ఈ శరీరాన్ని ఇలా సృష్టించాడు భగవంతుడు, అందుచేత ఆ కర్మని ఈ భూలోకంలో అనుభవించి ఈ శరీరాన్ని విడిచిపెడితే సరిపోతుంది — ఆంటూ చాలాకాలంగా నమ్ముతూవచ్చారు. ఇలా ఆయినట్లై తే ఇక సాధిస్తున్నది ఏమిటి మనిషి ? ఈ భూ పపంచంలో పుట్టింది కేవలమున్నూ ఏదో బాధలుపడుతూ వుండి, సంచితంకాని, ౖపారబ్ధంగాని, ఆగామికాని, ఈ మూడురకాల కర్మల్లోనూ ఏదో ఒక కర్మని ఆనుభవిస్తూ లేదా, ఈ మూడు రకాల కర్మల్నికూడా ఆనుభ విస్తూ దానికోసం మాత్రమే ఈ శరీరాన్ని ఉపయోగించడమేనా- కేవలం ఆత్మ కోసమే పుట్టిందా ఆసలు మానపుడన్నటువంటి ఈ సంస్థ ఆన్నటువంటి [పశ్మ

వస్తుంది. ఆలాకాదు. ఈ శరీరం చాలా ముఖ్యమైనటువంటిది. ఈ శరీరంలో ఆత్మ ఆన్నటువంటిది భగవంతుడికి దివ్యత్వానికి (పతిబింబంగా ఉంటుంది. ఈ ఆత్మశ కిని స్థాపకోపింపచేయడానికి శరీరంలోనే కొన్ని కొన్ని శక్తులున్నవి. ఆ శక్తుల్ని కనుక సమన్వయం చేసుకొన్నట్లయితే, ఇక యోగశ క్రి వల్ల ఆ శ క్రిని గనుక | పకోపింపజేసుకోదలచిన బ్లైతే ఈ శరీరం శాశ్వత మవుతుంది ఆన్నటు వంటిదే త్రీ సి.వి.వి. చెప్పినటువంటిది. ఇలాటిది ఇదివరకు కొందరు చెప్పకపో . లేదు. రకరకాల వాదాలున్నవి. పుదుచ్చేరిలో ఆరవింద మహర్షి తన ఎసెంట్ ఆఫ్ మేన్ హెడ్ అండ్ ది డెసెంట్ ఆఫ్ గాడ్ అన్న విషయాన్ని Life Devine ఆన్న ఉత్కృష్ణ గ్రంథంలో నిర్వచించారు. అయితే అది ఎంతమందికి ఆర్థ మయింది ఆన్నటువంటిది ఆర్థమయిందని చెప్పకున్నటువంటివారు వివరించవలసి నటువంటి విషయం. ఆన్ని యోగాలకిమల్లే కాదు ఈ యోగం. పతంజలి చెప్పినదాని ప్రకారం, యమ, నియమ, ప్రాణాయామ, ప్రత్యాహార, ఆసన, ధ్యాన, ధారణ, సమాధి–ఇత్యాదయః – ఈవిధమెనటువంటి మెట్టన్నీ దాటితేతప్ప యోగ మన్నటువంటిది సిద్ధించదు ఆని. కొంతమందేమోను కేవలం కొన్ని బీజాషరా లుచ్చరి స్టేచాలన్నారు. మరికొందరు తంబ్రాన్ని బోధించారు. వేరు కొందరు హాజల్ని నిర్దేశించారు. వివిధ విధాలుగా ఉన్నది ఈవిషయం. అయితే ఏ గురువుగాని ఇంతమటుకున్ను కేవలం నా పేరును మీరు స్మరించినంతమ్మాతం చేత, నా బీజాకరాలను మీరు ఉచ్చరించినంతమాతంచేత, మీకు యోగం సిద్ధి స్తుంది, నేను జన్మ జన్మలుగా ఎంతో తపస్సు చేసి సంపాదించినటువంటి శ క్రిని మీకు కేవలమున్నూ నామమాత్రోచ్చారణ చేతనే పొందగలిగేటట్లు మిమ్ము నేను కటాషిస్తున్నాను ఆని ఏ గురువూ కూడా ఎప్పడూ – న భూతో న భవిష్యతి చెప్పినటువంటివారు లేరు. ఆలా చెప్పినటువంటివారు ఒక్క సి.వి.వి. ఒక్కరే. అందుచేత ఈ శరీరాన్ని శాశ్వతంచేయడానికి ఈ భూలోకంలోనే ఈ శరీరంలో ఉన్నటువంటి రుగ్మత లన్నింటిని పోగొట్టుకోడానికి దివ్యత్వానికి దీన్ని తగినటు వంటి ఆలయంగా చేసుకోవటానికి, ఆ సంకల్పంతో వారి నామాన్ని ఉచ్చరిస్తూ దినమ్మ ఉదయము సాయంల్ తము 6 గంగల ఆ సమయంలో స్థాన చేస్తూ ఉంటారు. ఈ విషయంలో ఆయన అనేకమందికి ముందు ఉపదేశం ఇచ్చారు. ఆ యిచ్చినటువంటి వారిలో బ్రహముల్లో త్రీ వేటూరి బ్రహకరశాన్నిగా రొకరు. తక్కిన శిమ్యలకున్నూ ప్రభాకరశాన్నిగారికిన్నీ ఒక తేడా ఉంటూ ఉండేది.

శరీరం శాశ్వతం చెయ్యాలనికదా మతం. ఆటువంటప్పడు శరీరానికి వచ్చేటటు వంటి రుగ్మతలు ఆపీ పోగొట్టడానికి ఈ యోగాన్ని ఉపయోగించనక్కరలేదా? ఆన్నటువంటి [పశ్న వారికి పుట్టివుంటుంది. ఆయితే ఒక మతం పుంటూ వుండేది-తపస్సు వల్ల శ కివస్తుందనిన్నీ ఆ శ క్రిని దుర్వినియోగం చెయ్యకూడ దనిన్ని దుర్వినియోగం చెయ్యడమూ అంటే కర్మభూతములైనటువంటి ఇతరుల శరీరముల యొక్క రుగ్మతను గనుక ట్రీట్మెంట్ ఆన్నటువంటి పద్ధతి ద్వారా ఎవరైనాగనుక మార్చినట్లైతే ఆ కర్మ ఎవరు ట్రిట్ చేస్తున్నారో వారికి చుట్టు కుంటుందేమో – ఇట్లా అయిన ట్లైతే ఈ తపశ్శ కిని వేస్ట్ చేస్తున్నట్లుకాదా అన్నటు వంటి ఒక మతం చాలామందికి పుంటూ పుండేది. ఇది సరికాదు. ఆవిధంగా శరీరం త్యాగమయిపోయినప్పటికి కూడా మంచిదే ఆనిచెప్పి | పభాకరశా స్త్రిగారి మతం. వారు ఆ విషయంలో చాలా కృషి చేసి ఒక పరాకాష్ట్రకి వెళ్ళినటువంటి వారు. చాలా ముఖ్యులు. తక్కిన వారికి ఆది ఆఖ్బలేదు. ఆఖ్బలేదు ఆని ఎందుకన్నానంటే - దేనికైనా యోగ్యత వుండాలి. ఇతరుల కర్మను తన మీదికి వేసుకోవడము ఆన్నటువంటి విషయం సామాన్యమైనదికాడు. దానికి ముందు జన్మజన్మతః ఆసలు ఈ శరీరానికి ఒక యోగ్యత ఏర్పడి వుండవలే. ఆప్పడుగాని ఆ ఆర్హతరాదు. ఆ ఆర్హత యోగ్యత ఆయనకి పుండబట్టి ఆది సిద్ధించింది. తక్కిన వారికి కుదరలేదు. అందుచేత ఇప్పడు ఆయన ద్వారా ఇనిషియేట్ అయి ఈ ఉపదేశంలో పున్నట్టివారందరూ కూడా తమ మి తులకి, ఆప్పలకి, బంధువులకి ఏవిధమైనటువంటి రుగ్మతలు వచ్చినా-తల నెప్పి నుంచి చాలా సామాన్యమెనటువంటి తేలు కుట్టడము, పాము కరవడము నంటి విషయాల నుంచి టి.బి., లెబ్ట్రేసీ, కేన్సర్ మొదలైన దారుణ వ్యాధుల నివారణవరకున్నూ కూడా కేవలము ప్రాంధనతోనే అంతా కూడా ఈ రుగ్మతలన్నీ పోగొట్టుకోగల మన్నటువంటి నమ్మ కంతో ఉంటూ ఉన్నారు. ఆ బృందంలోనివారే ఇప్పడు ఇట్లా ఉంటూ ఉన్నారు. ఇంతకన్నా ఈ విషయం వివరించటానికి నామట్టుకు నాకు ఏమీ శ కి చాలదు.

[కీ॥శే॥ వారణాసి సుబ్బహ్మణ్యంగారు మాస్టర్ యోగాన్ని గూర్చి ఒకనాటి యోగసమావేశంతో చేసిన బ్రపంగ పాఠమిది. వారి జ్ఞాపకార్థం మిగిలినవాటిల్లో మాకడనున్న ఆడియో టేపు నుండి [గహించినది. —సం॥]

# (పజ్ఞా (పఖా క ర ము

-కొత్త రామకోటయ్య

(ఫిబ్రవరి - '85 సంచిక తరువాయి)

అప్పడు K. G. H  $\mathcal{O}^{\bullet}$   $\downarrow$  పార్థనకు వచ్చే డాక్టరులు వారి శరీర స్థితి మానసిక స్థితి తమతమ శరీరములు నడుచు తీరుపై నారి యభ్నిపాయములు మనము గమనించ దగినవి. ఆ వచ్చిన డాక్టరు లందరూ చాల సన్నగా మరీ నాజూకుగా నున్నారు. ఒక డాక్టరు మాత్రము పుష్టిగా ఉన్నాడు. ఆ డాక్టరును చూడగానే నాకెంతో సంతోషము గలిగినది. డాక్టరన్న వాడంత మాత్రము నిండు కుండలా యుండ వలయును. రోగులకు మంచి ధైర్యమును ఇచ్చే మంచి వి గహముగా నుండుట మంచిదనుకొంటిని, గాని అందుకు విరుద్ధముగా నా డాక్టరభిపాయ పడుచుండెను. తానప్పటికే చాలా లావుగా నున్నానని వారిబెంగ. లావెక్కువయితే రక్షపుబోటువస్తుందని, షుగరు కంట్లైంటు వస్తుంది ఆని వారికి చాలా భయముగా నున్నది. అన్నము తగ్గించిరి. ఇతర ఆహారమునూ చాలా తగ్గించివేసిరి. సగమాకలితో, సగము తిండితో యెండుక టైలుగా వడి యాలులా కాపాలని వారి తాప్పతయము. భయమున్నూ. తన శరీరము చాలా లావయితే తనకూ మధుమేహము రావచ్చుననే భయ మొకటి వారినావ రించెను. వారు సంపన్నులు యుండియున్నూ భోజనానికము లర్థభాగముగా గడపుకొను చుండిరి. ఇది యంతయు వారి చదువు వలన వారు తెచ్చు కొనిన లిప్పలు. మా గురుపుగారు ౖ శిశాస్త్రి గారు చాలా లావుగా ఉండేవారు. వారు చాలా రుచిగా నిండుగా భోజనావికములు నిర్వరించేవారు. వారిని దర్శించి నంతనే ఒక హాయి, ఒక నిండుతనము. మనకేమి యన్నధీమా మనకూ సంక్రమించే లాగున మెరసి పోయేవారు. వారికిలాటి సందేహిలెప్పడూ కలిగేవి కావు.

ఈ డాక్టరుగారి కింకొక భయమున్నది. రక్షపుపోటుగాని, మధుమేహము గాని వస్తే ఇక నయముగావు. కాఖట్టి ఆట్టి లోపము (రోగములు) రాకుండానే చూచుకోవాలి. ముందుగనే ఏకాదశీ బ్రవాలు చేయాలి. డ్వాదశి పారాయణములు పనికిరావు అంటున్నారు. నేను వారికి కొంత ధైర్యము గూర్ప యత్ని ంచితిని. ఇలా వారా వ్యాధులు తమకు వస్తాయేమోనని నదా చింతించుట వలన చాలా చెరుపు వచ్చును. రోగ చింతనము చాలా యనర్థక మయినది. భగవంతుని గురించిన చింతనము నదా కల్యాణ బ్రవమైన నీ. మీరటుల చేయుడు ఆని వారికి చెప్పి చూచితిని. వారెంతవరకూ దాని కనుకూలింతురో చూడవలని యున్నది. ఇది గురువుగారు చాల బ్రధానమగు సాధనా విశేషముగా భావించిరి. వారి శిమ్యలక్తి విధానమును చక్కగా బోధించిరి.

నేను [శీవారిని దర్శించి న**పుడు** నాకు వారిచ్చిన మొట్టమొదటి పాఠమినియే.

త్రీవారిలా శలవిచ్చిరి: "నీవు రేపు ఉదయం ైపార్థనకు వచ్చేటప్పుడు, బాగా ఆహారము తీసుకొని కాఫ్మీ తాగి రమ్ము. నీకు బాగా సరిపడక విగటించే వికటించే పదార్థమునే నిండుగా తిని ౖపార్థనకు రమ్ము" అని. ఆ మాట నాకర్థము కాలేదు. నేను వినుట పౌరపా టేమో ననుకొంటిని. సాధారణముగా ఎంతటి పెద్ద డాక్టరు కూడా ఈ మాటలనజాలడు. గురువులుగా చెలామణి అయ్యే సామాన్యుల గురువు లేవరూ ఈ మాటల ననజాలరు. మహాయోగులు, సిద్ధపురుషులు మాత్రమే యిలా అనగలరు. అలా చేసే చూపించగలరు. నా భావమును ౖగహించి—

శా స్రైగారు : నీ శరీరము చక్కగా నడచును. గాన నాను భయమేటికి. నీకింక యే చస్తువు వికటించదు. అందరితోపాటు ఆహారపదార్థములన్నియు సంతుష్టిగా భుజింపుము. పెరువకుము. శ్రీ మాష్టరు సి.వి.వి. గారిని గూర్చి చింతన చేయుచుండుము. నీ శరీరమును గురించిగాని, నీవు భుజించిన యాహారాదికములను గురించిగాని నీవిక యెప్పుడూ చింతించరాడు. చిత్తమీశ్వర చింతన యండు నిలుపుము. నీవు తీసుకున్న యాహారము నీకొరకు మాత్రమే కాదు నీ[పక్క వారి కొరకున్నూ, వారికి నీ యాహారము సప్టయి కావలయును. పుడ్డు సప్టయి యిత

రుల కందించవలయును. పుడ్డెగాడు. నీలోని గుడ్డు : ఆనగా సారభూతమయిన మంచి నందరకూ మీరు పంచి పెట్ట జూడుడు. ఇతరులకు మీరు చేయుచున్న సారమెట్టిని, ఎంతటిది యన్న దే మీరు చూడవలసిన ముఖ్యాంశము అని చెప్పిని. నేనటులనే చేసితిని. ఏ యాహార పదార్థములు జీర్ణముగాక బాధపడు నే నారోజు నుండి ఆ భయమునుండి విముక్తుడనయితిని.

నిర్భీతితో నాహారమును తీసికొనుట వారి యను గ్రహము వలన జరుగు చున్నది. ఇలాటి సలహాలను ట్రీవారందరు శిమ్యలకూ తప్పక ఇచ్చేవారు. త్రీవారే స్వయముగా రోగులుగా నున్న వారికి జామపండ్ల వంటి పదార్థములను తినమని ఇచ్చెడివారు. ఆ ఇచ్చిన దానిని వర్మపసాదముగా శిమ్యలు గ్రహించి కనుల కడ్దికొనేవారు. ఇప్పడు గుంటూరు మొదలగు యోగా సెంటరులకు వచ్చే సాధకుల మేమీ విధముగనే చెప్పటున్నాము.

యోగాఖ్యాసమునకు వచ్చు డాక్టర్లు ఏదో బాధతోనే వచ్చేవారు. ఆ బాధలు వారి వైద్యశాడ్రుము యొక్క తోడ్పాటుతో ఎంత మాత్రము తగ్గకపోవుట వలననే ఈ మార్థనకు వచ్చేవారు. పుబ్బసము, మొలలు మొదలయిన వ్యాధులు వారి వైద్యవిధానము వలన తగ్గిపోయేవి కాదని వారి గురువులు చెప్పగా విస్నారు. కనుక వారికి ఈ ప్రార్థన వలన తప్పక మంచి లాభము కలుగుననే నమ్మకము ఉండదు. ఏదో కొడ్డి పాటి ఆశతో మాత్రము వచ్చి కూర్పుంటారు కనుక ఇట్టి వారితో వేగటం కష్టము.

అందు మొలల వ్యాధితో బాధపడువారి యనుభవమును చూద్దాము. రెండు వారములుగా వారు. [పార్థన చేసికొన్నారు. కాని కొడ్డిపాటి మార్పు మాత్రమే వచ్చినది.

నే నిలా ప్రక్నించితిని: "మీరు నమస్కారము పెట్టుకొని నపుడు ఈ వ్యాధి తగ్గదు అనే భావముతోనే నమస్కారము పెట్టుకుంటున్నారు." దానికి డాక్టరు ఇలా చెప్పేడు. 'అలాటి సందేహము నాకు కలుగుచున్నమాట వా స్వమే.'

నేను : మీరు మీ చదువును మీ ఆలోచనలను ఒక ప్రక్రాకు నెట్టి వేయండి. మనకు వచ్చిన ఆధి వ్యాధులు తొలగుట ఆన్నది మన చేతిలో లేదు. ఆ వ్యాధులు వచ్చుటకు కల కారణము మనకు తెలియదు. ఆ వ్యాధులు పోవుటకు గల కారణ ములు మనకు తెలియవు. కనుక ఆడి యంతయు మాష్టరుగారికి వదిలి వేద్దాము. ఈశ్వర కరుణామృతము వలన మా[తమే ఇట్టి మంచిపనులు జరుగును. కనుక అంతయు మాష్టరుగారికి వదిలి వేద్దాము. బాధలు తొలగినపుడూ సంతోషమే. ఆ బాధలు తొలగుటలో ఆలస్యము జరిగినను సంతోషమే. కనుక మీరు మనస్సును ఎలాంటి సంకోచము లేక స్వేచ్ఛగా వదలి వేయండి. అంతయు ఆ డైవాను గ్రహమునకు వదలి వేద్దాము. మనము నమస్కారముపెట్టి చూస్తూ కూర్చుందాము. వారు దానికి అంగీకరించిరి. రెండు మూడు రోజులలో బారి బాధలు అన్నియు క్రమముగా సర్దుకొని పోయినవి. వారు చాలా సంతోషించిరి. అప్పడొక ప్రహ్మ ఉదయించెను మనము మాష్టరుగారిని ప్రపార్థించి నపుడే మనలోని బాధలు తగ్గిపోవు చున్నవి. ప్రార్థన చేయనపుడు బాధలు వచ్చుటయున్నూ. ప్రార్థన చేసినపుడు తగ్గటయున్నూ ఎట్లు పౌసగును. ఇది మందులు తిన్నప్పడు సుఖముగా నుండుటయున్నూ, తీనుట మానివేసీనపుడు మరల బాధలు ముసురు కొనుటయున్నూ, జరుగుచుండును. ఈ యోగ సాధన కూడ ఆలాబిదేనా?

ఇది ఆచ్చముగా ఒక డాక్టరు [ పశ్మ : ఆడి ఎంత మాత్రము గాదు. ఈ వ్యాధులు బాధలు వచ్చుటకు కారణము మనకు తెలియదు. మోపుటకు కారణము అనలే తెలియదు. మనము [పార్థన చేసికొన్నప్పడు బాధ తగ్గును. ఎలాంటి పార్థన చేయని వారికి కూడ బాధలు వచ్చుట, తగ్గుట కలదు. కనుక ఈ [పార్థనను ఈ పద్ధతులలో ఈ సమయాలలో చేయుట వలన మనకు వ్యాధులు తొలగిపోయినవి ఆనుట సరికాదు. ఈ సాధన అంతటికి వెనుక ఒక సద్భావము నిలిచియున్నది. ఆది ఆ ఖావము ఇతరుల యెడ [ పేమగా, సానుభూతిగా మనలో విజృభించును. ఆ విజృంభణము వలన ఇతరులకు ఏదో సహాయము చేయవల యును ఆను ఆకాంశ, ఖయలుదేరును ఆ ఆంశ్రయే ఆపేష. ఆడియే [ పేమ యొక్క శ క్రి కేందము. దాని వలననే ఈ [ పార్థన చేయుట, మొదలయిన కార్య[ కమములన్ని యు బయలుదేరును. దానిని "Urge" అందురు. ఆ ఆకాంశ చేరుక్కాన వలయును. ఆప్పడు ఈ [ పార్థనను, ఈ రూపములో చేయనక్కు రేదు! మాష్టరుగారూ ఈ ఖాధలు తగ్గించండి ఆని ఆన్న మాటల రూపమున

మనము [పార్థించ నక్కరలేదు. ఆ ఆకాంక వలననే అనగా "Urge" వలననే మన బాధలస్నీ తొలగిపోవును. డాక్టరుగారు ఈ చెప్పిన దానిని చాల [శద్ధగా వినెను. వారికి ఈ భావము అందలేదు. వారిగురువులు చెప్పిన వైద్య శాస్త్రములో ఈ భావమునకు చోటులేదు. కనుక ఆయన యేమియు మాట్లాడలేదు. తరువాత నేను ఇట్లంటిని. ఇది చెప్పగనే తెలిసేటంత సులభమైన విషయముగాదు. సాధన చేయండి [కమంగా తెలుస్తుంది.

మనకు వచ్చుచున్న ఆథివ్యాధుల యొక్క బాధలు తొలగిపోవుటకుగాను మార్థన చేసికొనుట తప్పని సరిగా అవసరమా? ఆన్న సందేహము ఆందరకు వచ్చును. నాకును ఆలాటి సందేహము వచ్చెను. [పతిరోజూ సాయంకాలము పార్థన సమయంలో కొందరు వచ్చి [పార్థనలో పాల్గొందురు. వారివారికివున్నట్టి బాధలన్నీ తొలగిపోవుటయున్నూ జరుగును. అప్పడు ఆ[పార్థనలో కూర్చున్న మేము ఆక్కడనున్న వారి అందరియొక్క బాధలు తొలగిపోవలెనని [పార్థనచేసి కొనుట పరిపాటి. అట్లు[పార్థన చేయుట ఆవసరమా ? ఆని సందేహము వచ్చిన రోజున ఆ పద్ధతిగా [పార్థన చేయుటను మానివేసితిమి. అందరమూ ఊరికే నిశ్శబ్ధముగా కూర్చుంటిమి. ఏ సంకల్పము లేకుండా ఊరక వి[శాంతిగా మాష్టరు గారిని గురించి తలపోయుచు కూర్చుంటిమి. [పార్థనా నంతరము ఎవరి ఇండ్లకు వారు వెళ్ళి పోయిరి. ఆలా కొన్ని రోజులు వరుసగా పరిశీలించి చూసితిమి. అంద రి బాధలు మామూలుగా తొలగిపోవుచునే యున్నవి. కనుక మనము కోరినను కోరకున్నను ఆ ఈశ్వర కరుణామృతము మనలో [పవేశించి పనిచేయుచునే ఉండును. అందరి కే మమును కోరే ఆకాంశ్రయే అందరిలోను ఆనంద మను నిలుపును. ఇచట ఇంకొక అనుభవమును గురించి కూడా తెలిసికొన వలయును.

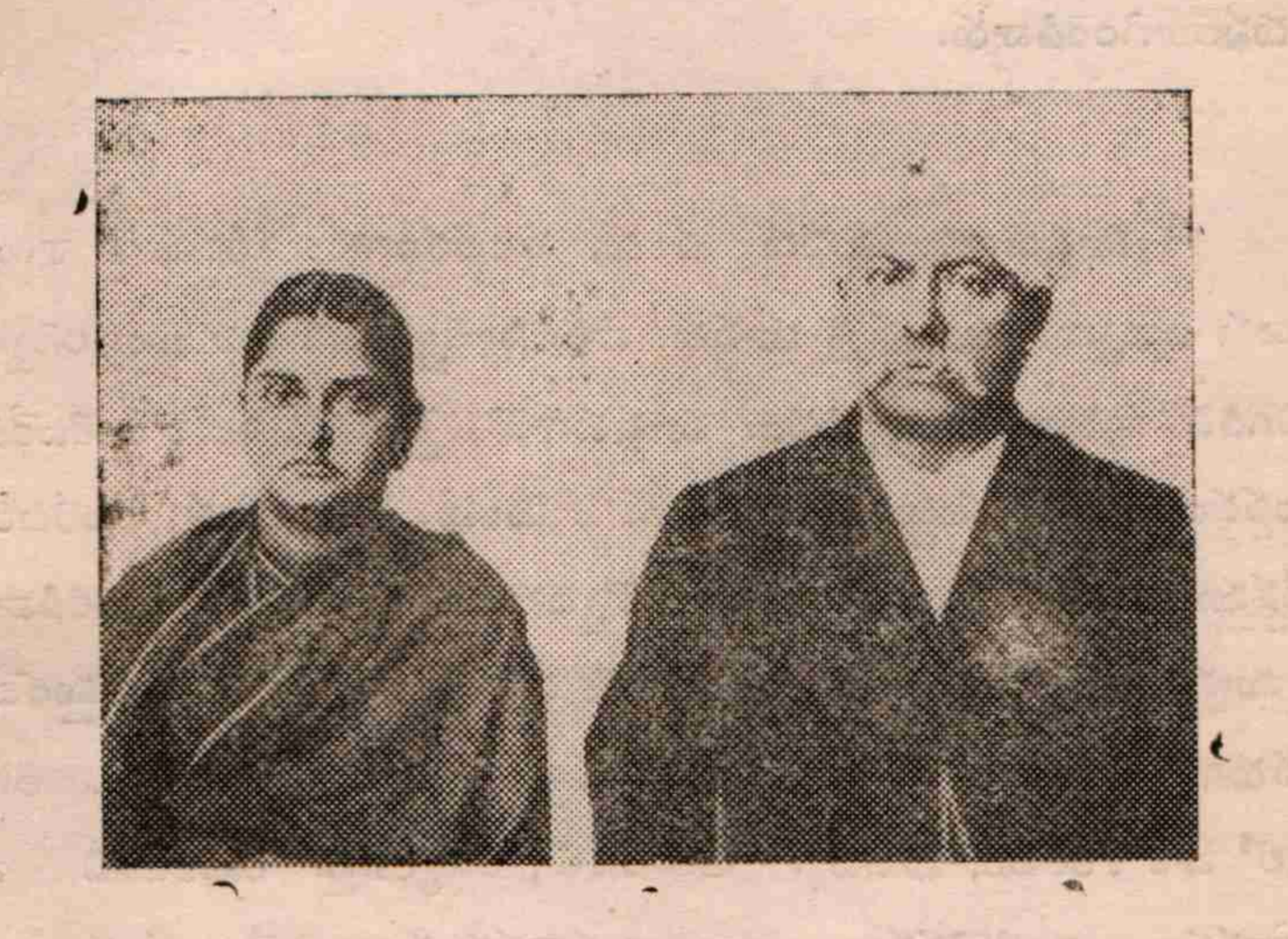
మాగ్రామములో నున్న సాధకులలో ఎవరికైనను జబ్బుచేసి నవుడు ఆ విషయమును శ్రీశాడ్రింగారికి తీరుపతికి జాబ్స్ హాసీవారము. ఆ బ్రాసినజాబు పోస్టుడబ్బాలో వేసేవారము. ఆ జాబు శ్రీశాడ్రింగారికి చేరుటకు రెండుమూడు రోజులు పట్టును. కాని ఆ జాబు ఇక్కడ పోష్టు డబ్బాలో ఉండగనే ఆ రోగికి రోగబాధ తగ్గిపోవుట ఆరంభమయ్యెడిది. ఆ సాయంకాలమునకే ఆరోగి రోగ విముక్తుడై హాయిగా తిరిగెడివాడు. ఆనగా శాస్త్రిగారు మన జాబును చూడక ముందే రోగ నివారణ జరిగి పోయెడిది ఆని ఆర్థము. ఇందుకు కారణము శాస్త్రి గారిలో ఉన్న ఆపారమగు బ్రేమయే ననిస్నీ ఇతరులకు ఆనందము కలుగవలె నన్న వారి ఆకాంక్రయే ముఖ్యమగు కారణమనిస్నీ తెలిసికొన గలము.

## మాస్టర్గారు - మదర్గారు

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

PARTY OF BUILDING IN THE RESERVE TO BE AND SOME THE PARTY.

త్రీ కొత్త రామకోటయ్య త్రీ వి. సంగమేశ్వరరావు



్శీ మాష్ట్రకుగారు వెలువరించిన నూతన యోగమునకు భృక్తరహిత తారక రాజయాగమని పేరిడిరి. ఇందు ఇనిసియేషన్ పొందినవారికి ప్రసరించే యోగ శక్తికి సెంటల్ డైనమోలోని ముఖ్య భాగం అమ్మగారే. (ఇకమీదట వెంకమ్మ గారి పేరు బ్రాయక మదరు, లేక అమ్మగారనియు, శ్రీ సి.వి వి గారిని మాష్టరు అనియు పేరొడ్డందము).

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

మదరు, మాష్ట్రకుగారు నిర్వహించిన అన్ని యోగానుష్ఠానములలోను, ప్రముఖపాత్ర వహించిరి. ఈ మార్క్ శీని యీ మార్గానుయాయులు T.M. (టాన్సుమీడియం) అనెదరు. వీరు మాష్టరుగారికి ముఖ్యమగు పనిముట్టుగను, యోగ సాధన విశేషముగను ఉపయోగపడిరి. [శీ మాష్టరుగారికి యోగనిష్టలో తోచిన ఖాపములు సరియైనవని నిర్ధారణ చేసికొనుటకై శీ మదరుగారిని T.M.గా ఉపయోగించెడివారు. మదరును టూన్సులోనికి పంపించి, ఇతర లోకములందు జరుగు విశేషములను వారిద్వారా తెలిసికొనెడివారు. [శీ మదరుగారి శరీరమును ఆత్మనుగాడ మాష్టరుగారు తమ స్వాధీనములో నుంచుకొని, వారి యోగ ప్రయోజనములను మదరుగారిడ్వారా నిర్వహించిరి. ఇట్లు మదరు మనస్సును శరీరమునే గాక, చందు, సుందరం (ఒక మీడియం) గారల మనశ్శరీరములనుగూడ మాష్టరు గారుపయోగించెడివారు.

్శీ మాష్ట్రకుగారి. మదరు. చందు, సుందరంగారి శరీరములు నాలుగు. నాలుగు ఖల్బులు. మూలశక్తి మాష్టరు. వారు స్విచ్చి వేసిన యీ ఖల్బులన్నియు వెలిగెడివి. ఇది వారి యిచ్ఛాధీనం. మాష్టరుగారొక సైంచిస్టు, మదరొక లేబరేటరీ, సుందరం ఒక పనిముట్టు ఆనగా యిన్స్ట్రుమెంటు. ఈ యోగ లేబరేటరీలో ననేకములగు పరిశోధనలుచేసి, దివ్య ఉద్బోధములు యితరుల కందించెడివారు. శ్రీ మాష్టరుగారి సహధర్మ చారిణి – శ్రీవారు ఫిజికల్ లెవెల్లో పని చేస్తుంటే – మదరుగారు యాస్ట్రల్ లెవెలులో పనిని నిర్వహించెడివారు. ఎల్లప్పుడూ యోగ నిష్టలో వారి శరీరము, మనస్సు, ఆలోచనలు, తన్మయమై యుండెడివి. వారి సంసారము – ఇంటిగొడవలు చాల అబ్రధానముగ ఆమెచే చూడ బడు చుండెడివి. మాష్టరుగారు ఫిజికలు చాలించిన కొన్నాళ్ళకు మదరు నవ్వుచు "శ్రీరాములవారు సీతమ్మను పర్కిగహించినది [పాపంచిక సౌఖ్యములకా? కాదు ; వారెన్నో కష్టముల నెదురొంచినారు. ఒక ధర్మపరిపాలనకై యడవులం బడి, విడివడిరికడా? ఈ యోగధర్మమునకై మేమిరుపుర మెంతో యలజడి పడితిమి. వారు విడివడి పోయినట్లున్నను నన్నిప్పడు వారే నడిపించుచున్నారు.

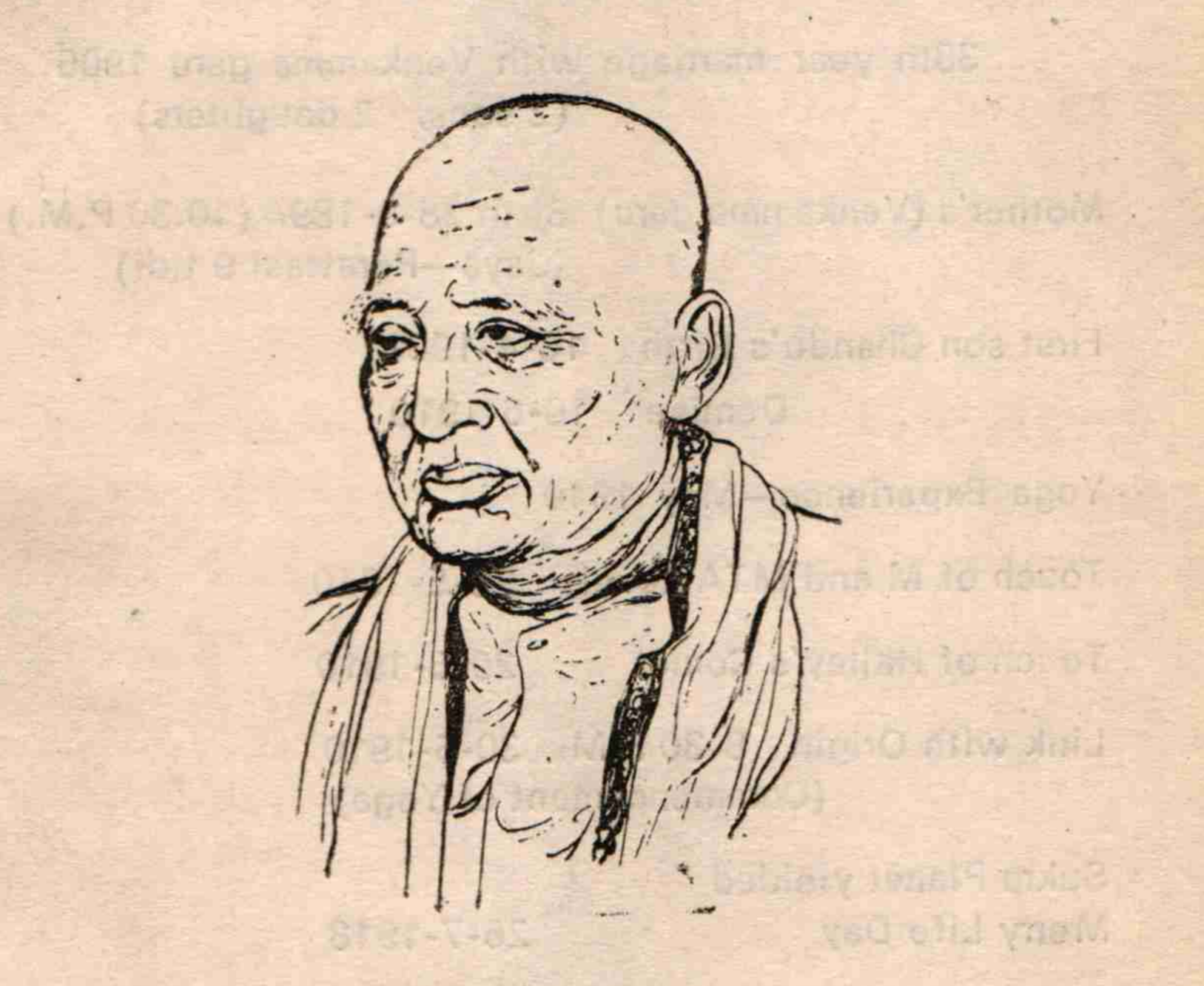
సేవేవో బోధలు వచ్చుచున్నవి పోవుచున్నవి. ఆదియంతయు మాష్టరుగారి సంకల్పము. నాదేమియులేదు." ఆనెడివారు.

మదరుగారు - మాష్టరుగారు ఫిజికలు వదలిన 1922 నుండి 1940 వఱకు అనగా 18 సంవత్సరములవఱకు యిది, యది ఆని వర్ణింప పీలుగానటువంటి యోగస్థితిలో నుండిరి. ఏ ప్రాపంచిక విషయములందును గృహ విషయము లందును శ్రద్ధ యుండెడిదిగాదు. ఎల్లప్పడు యోగసాధనలోనే యుండెడివారు.

MALE SINGLE SINGLESS OF THE STREET TOUTY TEST

THE THE BUILDING OF THE PARTY O

(alle Manuett S. France S)



STATE OF BUILDING WILLIAM IN

The senson organity Island

and a state of

0241-2-02

FIRE CONTRACTOR

# మాస్టర్యాగ సమాచారము

Master C.V.V. Born on 4-8-1868 10-20 A.M. KUMBHAKONAM.

CONTROL WILLIAM TO THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

12th year marriage with Rukminamma garu (3 sons, 3 daughters)

Demise of Rukminamma garu 1904

38th year marriage with Venkamma garu 1906 (2 sons, 2 daughters)

Mother's (Venkamma garu) Birth 28-9-1894 (10.30 P.M.)

(Jaya-Perattasi 9 tidi)

First son Chandu's Birth 13-4-1909

Demise 10-6-1910

Yoga Experience-May 1910

Touch of M and MTA Levels 28-5-1910

Touch of Halley's Comet 29-5-1910

Link with Origin 8-30 P.M. 30-5-1910 (Commencement of Yoga)

Sukra Planet yielded Merry Life Day

26-7-1918

Ten year working advice

7.45 P.M. 30-5-1920

Physical Disappearance of

Master C.V.V. 12-5-1922 (3.00 P.M.)

This Experimental Yoga was first started in May 1910 with the following six Mediums.

- 1. C. Venkasami Rao (Master C.V.V.)
- 2. C. Venkamma (Mother) 100H38
- 3. C. Venkata Rao (S/o Rukminamma)
- 4. Rama Rao
- 5. Chandu
- 6. Sundaram

#### ಹಾಗ ತೆಂದಮುಲು

-12. R.N. Mada. Sc

'మాస్టర్ వ త్రిల్లిన సర్వ స్థలాలకీ మాహిత్మ్యముంటుంది' [వే. [ప.]

Master Voga Contre

Mulster C.V.V. Yound Cantrel

Sri Master C.V.V. Yoga Camer

కుంభకోణము (మాస్టర్ జన్మించిన నగరము); మదరాసు (మదర్ వెంకమ్మగారు జన్మించిన పట్టణము); తిరుపతి (మదర్ వెంకమ్మగారితో మాస్టర్గారి వివాహము జరిగిన నగరము) త్రి[పథాకరులు నివసించిన గృహమునందే మాస్టర్ గారి వివాహము జరిగినది. ["మాస్టర్కు ఈ ఇంటిలోనే వివాహము జరిగినది" –వే.[ప.]

## స్పుప్రద్ధి యోగసాధన కేండ్రములు మరికొన్ని

ఒంగోలు, బాపట్ల, పిడుగురాళ్ల, నిడ్డుబోలు, తెనాలి, గోవాడ, గురజాల, గుంటూరు, విజయవాడ, విశాఖపట్టణము, హైదరాబాదు (చూ. వివరాలకు మొగ విస్తరణము–త్రీ వి. సంగమేశ్వరరావు–పు. 174–182–భృ క్రరహీత తారక రాజయోగము, నిడుబోలిలువారి ద్వితీయ ముద్రణము 1971).

#### యోగసాధన - సమావేశములు జరుపుచుండిన aia militrollol sait dilive Orei. కొన్ని కేంద్రములు, ప్రమరణ సంస్థలు 4. C. Venkasanti Rao KWaskur C.V.V.

YOGA SCHOOL FRIENDS SOCIETY—East Dabir Street, (So Rubanama)

Kumbhakonam

-Renade Hall, Luz, Mylapore, Madras.

Master Yoga Centre

-88, Sir Thyagaraya Road, T. Nagar, Madras-17.

Master C.V.V. Yoga Centre

-No. 3. Aryagowder Road Extn, West-Mambalam, Madras.

Yoga School

-Piduguralla, Guntur Dt.

Master Yoga Centre

-Bellary.

Master C.V.V. Yoga School

- 55 P & T. Colony. Gandhinagar, Hyderabad-500380

Sri Master C.V.V. Yoga Centre (Branch)

-12, R.N. Mada. St. Tirupati-517501.

Sri Prabhakara Mitra Mandali Publications

-12, R.N. Mada St, Tirupati-517501.

Bhrikta Yoga Publications

-R M S Colony. Tadepalli, A.P.

Bhrikta Yoga Publications

-88, Sir Tyagaraya Road, Madras - 17.

Master C. V. V. Yoga School

Sri Vasili Vasanth Kumar

Bhrikta Yoga Publications — Ogiralavari Street, Satyanarayanapuram, Vijayawada-3.

Sarvari Publications

-Plot No. 55, P & T Colony, Gandhinagar, Hyderabad-500 380. FUFTO TO

Bhrikta Rahita Taraka Rajayoga Mandali. Ramanujani -M.N. Branch, Ongole. initalental

World Friendship Series

-Renade Hall, Luz. Mylapore, Madras. spoy well ent.

Yoga Prabha Publications TO CONTRACTOR OF LINES

--- S. Narayana Alyer 1945

FIGURE DESCRIPTION OF THE PARTY OF THE PARTY

OTELL TO KENDERSON STILL

-94, B, Prakasam Road, Tirupati -517501.

BEST CONTE

spoy staine

Bhrikta Rahita Taraka Raja Yoga Mitramandali

5 800 5 6 6

-Guntur, A.P.

ಮೌಗನಿಲಯಮು

- వేలూరు, ఉతర ఆర్కాడు జిల్లా.

(noiseassig well earl)

#### కొన్ని ప్రతికలు-ప్రతావళి

- -Run by the Yoga School Friends' 1. News letters Society, Kumbhakonam. 1944-45
- -Run by Master Yoga Centre, 2. Master Yoga Madras, 1971-72 Sa Journal (Qly)
- 3. Yoga Darsani -- Run by Master C.V.V. Yoga Centre, (Qly) Hyderabad. 1983-84.
- -Run by Veturi Prabhakara Sastri Manimanjari Memorial Trust, Hyderabad, 1981 - 86THE RESERVE OF STATE OF STATE

#### 5. Yoga Margam (Qly) -Edited by SALISMAN OF BRIDGE PORTURE SALIS SAL Sri Vasili Vasanth Kumar - S-obsveysiv Master C. V. V. Yoga School Gandhi Nagar Hyd - 500380 THOUGHT SEE, IF SHIT 1984-85

OBE UDS - BEES TO BEE

M.N. Branch. Horista Rabita lataka Bulayoon Kundalini -T.S. Ramanujam 1938 Physical Immortality -T.S. Ramanujam 1940 The New Yoga -S. Narayana Aiyer 1943 ုဆ်န္တာျွသည္မာန်ဝည ---- వేటూరి | పథాకరశాన్ని ---- 1951 నూతన ప్రవిభాగము \_\_\_ పోతరాజు నరసింహంగారి ఆంగ్ల 1 గంథమునకు తెలుగు సేత 1.5 Part Million -గాలి బాలసుందరరావు-1970 —కొత్రమకోటయ్య | ဆိစ္စာန်ဝ | ဆိဆိထိလည်း 1951 -P. Narasimham Bhrikta Yoga (The New Dispensation) Discovery of Master Yoga -Sarvari 1971 Prayers & Courses Compilation -Ed. V. Vasantakumar

1983

ಯೌಗಲೆಖಲು

-సంపాదకుడు

డి.పి. భాష్యకారాచార్యులు

భృక్త రహిత తారకరాజయోగము - సంకరితము) కొతరామకోటయ్య, వి. సంగమేశ్వరరావు

భృ కరపాత తారక రాజయోగము --(సంకలితము) కొ త రామకోటయ్య వి. సంగమేశ్వరరావు 1971

జిజ్ఞాసువులకు సూచన

--- నాగలింగం వెంక బీశ్వరశాడ్రు

fatass signations nursy

(Tr. of information for Inquirers by Master C. V V.)

గృహస్థు-ఆధ్యాత్మికత

— జంపాల పార్థసారధి

(Tr. of Sex and Spirituality by P. Narasimham)

ಯಾಗ್ಬಾಕ್ ಮ ಲೆಖಲಾ

- 3500

త్రీగురుగీత

-9.000

గురుపూజ ([పజ్ఞా[పభాకరము-11)

-కొ త రామకోటయ్య 1977-78 (మణిమంజరిలో Yoga School-Kumbhakonam 19 19 | పకటింపబడుచున్నవి)

World Teachers Trust Publications on Yoga

-ఎక్కిరాల కృష్ణమాబార్య

మాస్టర్ సి ఎ.ఎ.

ఎక్కిరాల కృష్ణమాచార్య

భృక్రహీత తారకరాజయోగము మంత్రార్థ వివరణము

- .0886003 - LWH

AUTI-Course -కా క రామకోటయ్య 1985

Mare Regulations.

Notes:

-Master C. V. V.

Prayers and Courses - Ivi

1983 Vol

Notes:

-Master C. V. V.

1984 Vol. II

Pragna Prabhakaram — V. Anandamurti (Tr. of The auto biography of Veturi Prabhakara Sastri)

Manimanjari Volumes 1981-85

Tronia do la company 1 పేయరు

-Dr. G.L.N. ₹3 1983

మా శాన్ప్రిగారు

—కొతరామకోటయ్య 1956

భృక్రహీత తారక రాజయోగము - పరిచయము

—పిన్న **మ**నేని వెంకట**పు**న్నయ్య

by P. Narasimiam)

మాసర్ యోగదర్శిని

**−** ₹ 60

మాస్టర్ సి.వి.వి. ఎవరు ?

USSECTION OF THE

- సంపా.వాసిలి వసంతకుమార్

ముద్రిణమందిన కొన్ని కోర్పులు-రెగులేషన్లు

Moon Regulations: The Yoga School-Kumbhakonam1919

Mars Regulations

1920

Budha Regulations

Vorld Teachers Trust 1920 Publications on Yoga

Guru Regulations

1921

C. C. C. 300 -31

CAN MORE BOOK OF BUILDING THE

Simple Course

Auri Course

1984 II 1984

Merchery to T course

-Waster C. V. V.

Prayers and Courses - Master C.V.V. Yoga School Hyd - 500380.

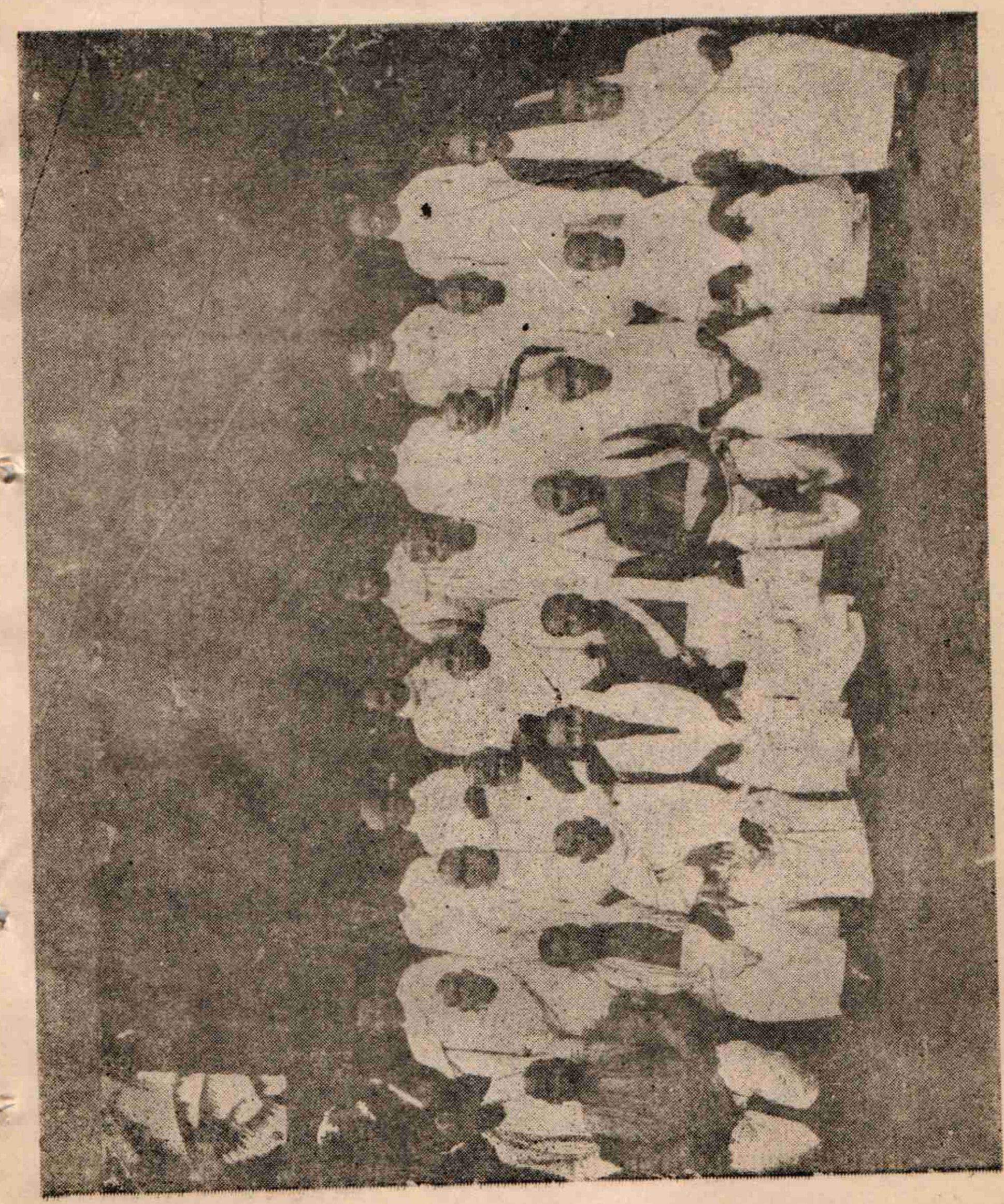
10

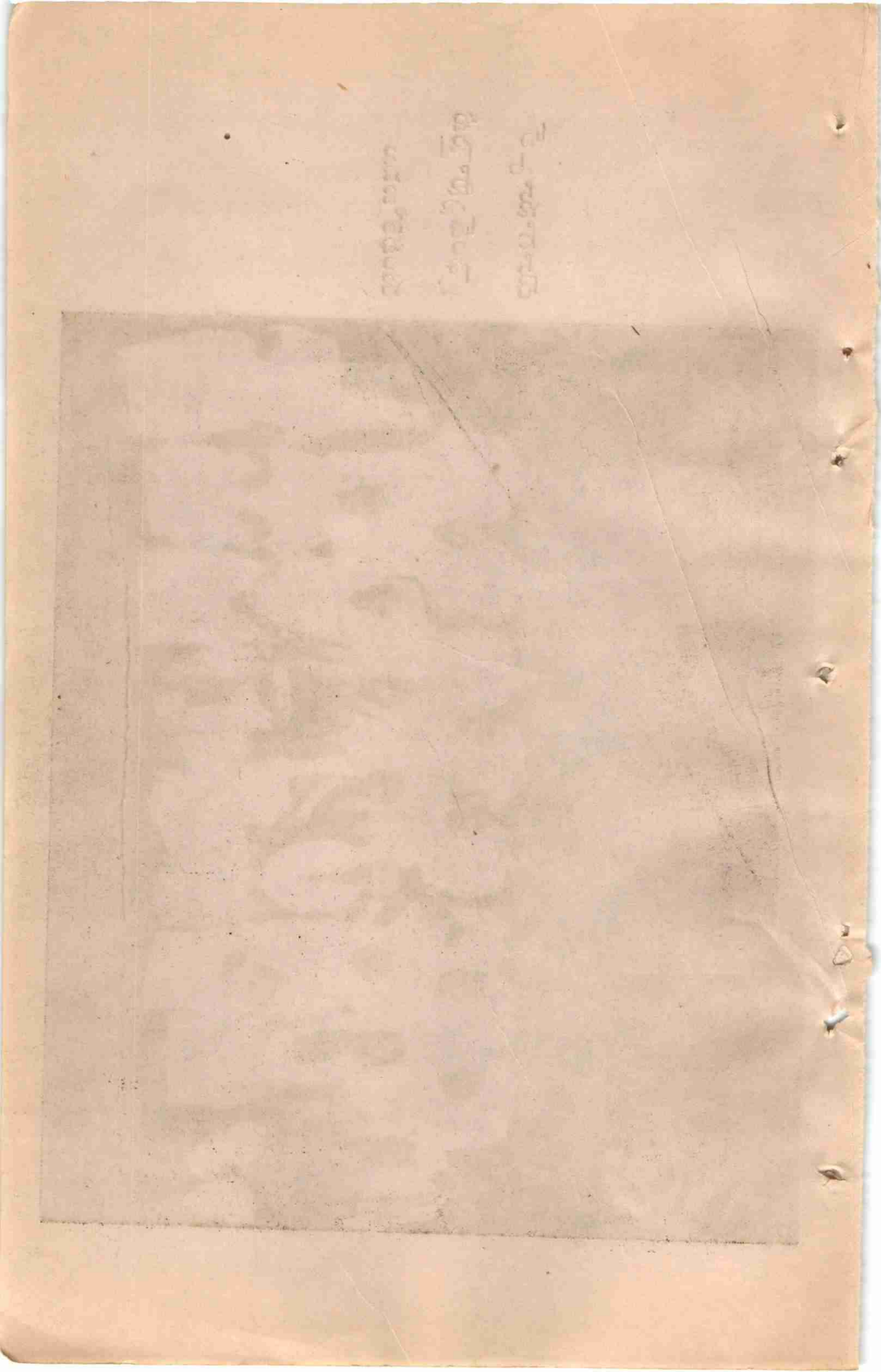
..

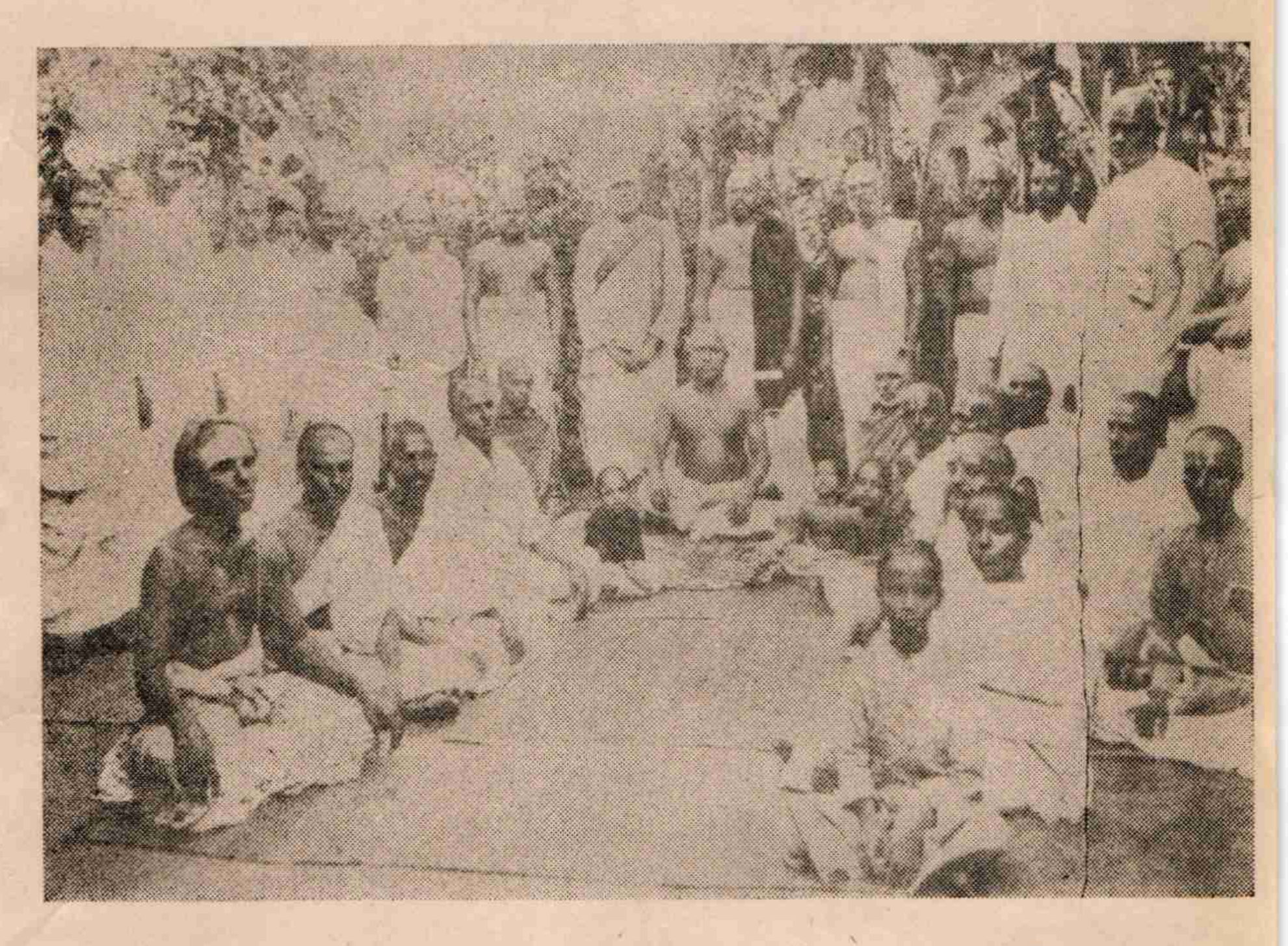
Notes (ఇవి కాక మోగమ్మి తులలేఖలు, అనుభూతులు మరికొన్ని మా సేకరణమున యోగా పైలులో కలపు - నం॥.)

: seloM

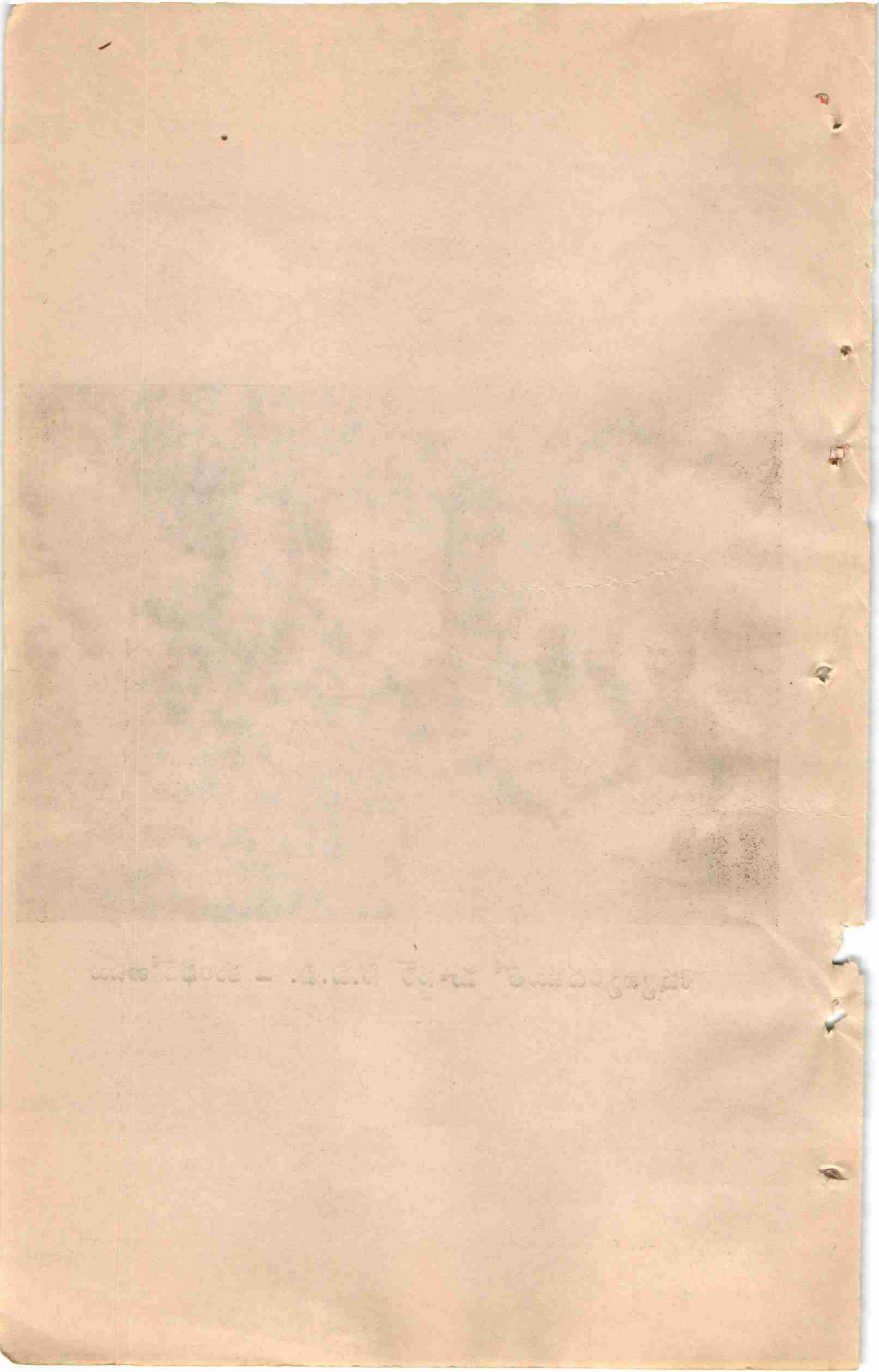
ವಾಗ್ಯಾಸ್ಕ್ ಪ್ರ (ಫಾಂಡ್ಸ್ ಸಿಕ್ಕಿ ಕೊಮ್







శిష్యబృందముతో మాస్టర్ సి.వి.వి. - కుంభకోణము



# ಪೆಟುಾರಿ ಬ್ರಪಭಾತರತ್ಪಾತ್ರಿಗಾರು

#### కులపతి ఎక్కిరాల కృష్ణమాచార్య

ఆంగ్రత్ కమునందు ఆక్షరాస్యులలో పీరి పేరు విననివారుండరు. ఆంగ్ర వాజ్మయవార్ధిని మథనముచేసి అమ్ముదిత్సగంథముల ననేకములను పరిష్కరించి, వెలుగులోనికి దెచ్చి చక్కని పరిశోధన నెలకొల్పి. నిర్మాణాత్మక విమర్శనములతో ఆంగ్ర భారతి నలంకరించిన పేటూరి స్థాకరశా స్త్రీగారు మాస్టరు సి.వి.వి. గారి మార్గమునకు ప్రధాన ప్రవర్తకులలో నౌకరని యెగిగినవారు చాల తక్కువ.

్ పథాకరశా స్ర్ట్రిగారు మాస్టరుగారి మార్గమున కాక రైంప బడిన విధానము చిత్రము. "ఆర్తోజిజ్ఞాసు రర్థాథీ" అని త్రీకృష్ణడు చెప్పినట్లు, మానపుడు ఆర్తుని గనో, జిజ్ఞాసుపుగనో, ఆర్థాథిగనో భగవంతుని సమీపించుటకు బయలు దేరును. ప్రథాకరశా స్ర్ట్రిగారు మదరాసులో [గంథాలయమున పనిచేయుచుండిరి బారు చిరకాలమునుండి ఆనివారణీయమైన జీర్ణ కోళ వ్యాధితో బాధపడుచుండిరి. ఆనేక మైద్యవిధానములు నిష్పలమయ్యాను. జీవితము పై నాళ లేక నిరుత్సాహియై వారు వ్యధతో నంచరించుచుండిరి. ఆప్పడు శ్రీ పోతరాజు నరసింహము ([పెసిడెస్సీ) కాలేజీ ఫిలాసఫీ [పౌఫెసరు) బారి అనారోగ్యమును గూర్పి [పర్నించి మాస్టరుగారి యోగగోషీలో జేరవలసినదని సలహా నిచ్చిరి. అంగీకరించినదో పరిచయపుర మును బ్రాసియిత్తు ననిరి. [పథాకరశా స్ర్ట్రిగారికి వెంటనే మనస్సు బ్రసన్నమై జీవితమున కొక బాట యేర్పడుచున్నట్లు పొడకటైను. వారు వెంటనే పరిచయ ప్రతమును స్వీకరించి ఆరోజు సాయంకాలమే కుంభకోణమునకు బయలుదేరిరి. మరునాడుదయము కుంభకోణమున దిగి, కాలకృత్యములు తీర్చుకొని, మంచి మామిడిపండ్లు కొని, గుర్రపు బండిమీద బయలు దేరిరి. బండివాడు మాస్టరుగారిని బాగుగా నెరుగునట. అతడు గురుదేవుల ఘనతను కథలుగా వినిపించుచు వారి

యింటికి గౌనిపోయెను. వాకీట కాషాయములు ధరించిన సన్యాసి యొకరు మాస్టరుగారి శిష్యులు యొదురు వచ్చి ఆదరించి లోనికి గౌనిపోయెను. మాస్టరు గారితో చెప్పి వెంటనే దర్శనము నేర్పాటుచేసెను. ఆ సన్యాసి పేరు సచ్చిదా నందేంద్ర సరస్వతీస్వాములవారు. పూర్వాక్ మమున బందరు వాస్తవ్యులు. ప్రాకరశాడ్రిగారికి కలిగిన మాస్టరుగారి ప్రతమ దర్శనము వారి వాక్యముల మూలముననే తెలియవలెను:

''లావుగాక, సన్నముగాక..... హాయిగా నిర్దహీయుతిని.'' (మా. ప్రజ్ఞాక్షాత్రం పుటలు 19-22)

మరునా డుదయమున ప్రభాకరశా స్త్రిగారు మాస్టరు గారితో ''నేనిక్కడ మీ సేవకుడనుగానే యుండగోరుచున్నాను; అన్నుగహింపుడు'' అని వేడుకొనిరి. అప్పడు మాస్టరుగారిట్లు పలికిరి: "బండి నడచుచుండగనే రిపేరు సాగవలెను. బండి ఊడదీసి చేసినచో బండివాని జీవిక చెడును. నా యోగ మార్గమున సాగు చున్న చ్రప్పత్రికి భంగము కలుగరాదు. ఇది నివృత్తి మార్గము కాదు. రాజయోగ మార్గము. గార్జస్ట్య ముండవలెను. సన్యాసి కారాదు. సౌఖ్యము లుండవలెను. ఆరోగ్యవంతుడ్ ఉద్యోగమున నుండి యోగము సాధించుకొనుము. నేను సదా నీలో నుందును. నీకు వలసిన సహాయము నీలో నుండి జరుపుచునే యుందును. ఉదయము జరిపిన యోగసాధనము సాయంకాలము దాక పని చేయుచునే యుండును. ఎప్పడెంతెంత జరుగవలెనో అంతంత జరుగును............. ప్రయాణములో, రైలులో, బండిలో, నడకలో, నింకేమేని వ్యవహారములలో వ రిల్ల వలసి వచ్చినపుడు సరియైన వేళ తప్పిపోకుండ ఒక కషణమా తము మనసును స్మరించిన చాలును. కార్యాంతరములు తీరి విశాంతి దొరికినపుడు జరుగ వలసిన సాధన జరుగును. .... వివేకమును, సత్యమును, ధర్మమును గు రించుకొనుచు, నంతరాత్మ నారాధించుచు, లోలోన జొచ్చు కొలదిని నీకు వలసిన యుద్బోధములు లభింపగలవు. ముందు నీ కారోగ్యము ముఖ్యము. తరు వాత యోగసాధనము లభించును. గాఢముగా విశ్వసించినచో నీకు యోగ ఫలము లభించునని నేను చెప్పను. నీకా విశ్వాసమును గూర్చవలసిన వాడను నేనే .... .... వీలు కలిగినపు డిక్కడికి వచ్చుచుండుము. | పధానముగా డిసెంబరు

తుద వారముననో, మే తుది వారముననో యిక్కడ గోష్టి జరుగును. అప్పడు తప్పక రమ్ము" అని సెల విచ్చిరి. అప్పడు శాస్త్రిగారి కనుల వెంట బాష్ప ధారలు వర్షించెను ఎండిన పౌలము పై తొలకరి చినుకులై మాస్టరుగారి పలుకులు వారి భవతాపమును హారించి, శరీర మను షేట్రమును మాగాణిగా సాగుబడి జేసి, ఆనంద బీజములను పండించెను. నిర్భరమైన ఆనందానుభూతితో, తడబడుచున్న పలుకులతో, ఆనందగద్గద కంఠముతో నీ విధముగా దేవథాషలో గురుస్తుతి చేసిరి.

"దుర్వ్యాధిఖిన్నే శరణం ప్రపన్నే మయి పసాదా దయి మాస్మ భైషీణ తాతాహ మస్మీతి దదావ భీతిం య సం గురుం మసక్తతో నమామి."

ఆనాడు శాస్త్రిగారు స్వగతముగా నిట్లని యచ్చెరువు పడిరి. ''శరీరమున నింత తీక్రవ సంచలన మేమి? దీని కారంభ మెక్కడ? ఇంతదాక నెన్ని శ్లోకములో, యెన్ని మంత్రములో, యెన్ని ధ్యానములో, యెన్ని డేవతా దర్శనములో, యెందరి యాక్రమములో జరిపితిని గాని, యిట్టి విశేష మెక్కడ నెప్పడు జరుగుట యెరుగనైతినే? ఒక తూరి ప్రార్థనా మాత్రముచే నింత జరు గుట యేమిడి? ఆస్తి నాస్తి విచికిత్సా స్పదముగా నున్న పరతత్వము, ఆస్తి అని స్పష్టముగా ననుభవింపనగుచున్నట్లున్నడి. దీని లోతేదో తెలుసు కొనవలెను. నా పార్థనమును లోన నెవరో వినుచున్నట్లు, సమాధానము చెప్పచున్నట్లు, ఆను గాహించు చున్నట్లు నగుచున్నది.''

తలుపు దగ్గర నిలబడిరి. ఎవరో ట్రోసిన ట్లై కంపము కలిగినది. లోపల కూర్పుండిన బ్రామాజీకులలో నౌకడు లేచి ''తలుపు తెరచి యున్నడి, ట్రింద పడగలరు. ఇటువచ్చి కూర్పుండుడు. నేను పై స్టేషనులో దిగిపోవుదును." అని కూర్పుండ బెట్టెను. శాస్త్రిగారు సుఖముగా నింటికి తిరిగి వచ్చిరి. అనతి కాలము లోనే వారికి తంజావూరు లైబ్స్ రీలో పరిశీలనోద్యోగము లభించెను. రొట్టె విరిగి నేతిలో పడినట్లు పరమోత్సాహమైనది. ఆచ్చటి నుండి కుంభకోణము దాల దగ్గరం అప్పటినుండి | పతివారము కుంభకోణము వెళ్ళి మాస్టరుగారిని దర్శించుట కనుకూల పడెను. ఆటు పెన క్రమముగా శాస్త్రిగారి ఆరోగ్యము కుదుటబడెను. మాస్టరుగారి యోగమార్గమున వారు పారంగతులై దివ్య పేమానుభూతిని ఆనుషణ మనుభ వించుచు జీవిత శేషమును గడిపిరి. ఆ ప్రేమ ప్రవాహమున ప్రాపతులైన వారు ఆసంఖ్యాకులు గలరు. మాస్టరు సి.వి.వి. గారితో పాటు తమ యిలవేల్పుగా శా స్ప్రిగారిని నేటికిని కొలిచి తరించుచున్న వారు కలరు. తిరుపతిలో నివాస మేర్పరచుకొనిన తరువాత ఆచట చక్కని మిత్రమండలి యేర్పడినది. మాస్టరు గారి అన్ను గహమున రోగా రులకు ఆసంఖ్యాకులకు శాస్త్రిగారు రోగోపశమనము చేసిరి. వారు బొట్టు పెట్టి Prayer చేసినచో దుస్సాధము లైన వ్యామలు ఔషధ ములతో నిమితము లేకయే ఉపశమించినవి. దేశము నలుమూలల నుండి రోగా ర్తులు వారికడకు వచ్చి రోగశాంతిని బొందుటతో నాగక, మాస్టరుగారి దివ్య యోగానుభూతిలోనికి ఆక నింపబడిరి. నేటికిని సి.వి.వి. గారి యోగసాధకులలో వీరి శిమ్యలందొక స్ర పత్యేకత గోచరించు చుండును. ఆది వినయ విధేయతలతో గూడిన ఋజు మార్గ ప్రవర్గము, నిరాడంబర జీవితముతో కూడి యుండును. ఒక ప్పడు శా స్ర్టిగారు తమ ధర్మ పత్ని తో కుంభ కోణమునకు బోయిరి. ఆనాడు సాయంకాలము యోగాభ్యాసము ముగిసిన తరువాత మాస్టరుగారు శాస్త్రిగారిని 

్త రాత్రి నేను విక్రమించు...... ఇన్సియేషన్ జరగినది.'' (చూ. ప్రజ్ఞూపథ – పుటలు 38-40)

నాటినుండి కాస్త్రైగారి ధర్మపత్ని మాస్టరుగారి యోగమండలిలో నొకరైరి. ఆమె యోగసాధనకు ముందు ఆహారము తీసికొనకుండ నారంభించెను. ఉపదేశము పొందగనే ఐదు నిముషములలో శరీరమెల్ల కొయ్యజారి బిగిసికొనిపోయేను. సచ్చి దానందస్వాములవారు పిలిచినను కనులు తెరువదాయెను. మాతృశ్రీ (వెంకమ్మ గారు) వచ్చి, వెంటనే లేపి ఒడలు పిసికి, యెరుక తెచ్చి, ఆహారము నిచ్చి మరల సాధనము చేయించిరి. పావుగంట సేపు బ్రవులముగా సాధన జరిగెను. అంత త్మీవముగా జరుగుటకు కారణము శ్రీవారి బ్రవ్హా త్మీవతయే. నాటినుండి ఆ దంప తుల జీవిత మంతయు బైతన్యవంతముగా విశ్వ పేమమయముగా సాగెను. వారి సాన్నిధ్యనున నెందరో మాస్టరుగారి మార్గమున తరించిరి. వారి దివ్య జీవితము నందరి అనుభూతులను శాస్త్రీగారు 'ప్రీజ్ఞా ప్రభాకరము' అను గ్రంథమున వ్యోగాత్మకముగా రచించిరి. ఇదిగాక సాధన విశేషానుభూతులను గూర్చిన సవిస్తరమైన మరియొక గ్రంథమును శాస్త్రీగారు రచించినట్లు జన్మతి గలదు. ఆ గ్రంథము బాత్మపతి యిప్పు డెచ్చట నుండెనో తెలియదు. శాస్త్రీగారి భూత దయ, విశ్వమానవ సేవ, దినచర్య, మిత్రధర్మము మున్నగు నంశములను గూర్చి పూజ్యమిత్రులు, కొత్త రామకోటయ్యగారు 'మా శాస్త్రీగారు" అను గంథమున రచించియున్నారు. నేటికిని రామకోటయ్యగారికి నిత్య ప్రార్థనలలో శాస్త్రీగారి సాన్ని ధ్యము అనుభవ మగుటయు, పద్యగద్యాత్మకములైన నూతన సందేశములు, సూ క్రులు లభించుచుండుటయు మే మెరుగుదుము.

శ్రీ శా స్రిగారి కరుణా పసారము వలన రామకోటయ్యగారి జీవితమున ఒక నూతనాధ్యాయము పారంభ మగుట మే మెరుగుదుము. దాని క్రమ మీట్లు న్నది. 1970 మే నెలలో రామకోటయ్యగారు విశాఖపట్టణము చచ్చినపుడు ఒక నాటి మధ్యాహ్నము మేమిరువురము మా యింట సల్లాపగోషిలో నుంటిమి. ఎంద త్మి వముగా నుండెను. ఆరవిందుని యోగ దర్శనమును గూర్చి సంఖాషించు చుంటిమి. ఆరవిందులు రచించిన 'సావిటి' యను ఆంగ్ల పురాణ కావ్యమును గూర్పి బ్రహసక్తి వచ్చినది. వారు దాని నొకమారు చూడవలెనని కుతూహలపడిరి. నే నా మరునాడే మా లైబరినుండి గంథమును తెప్పించి యిచ్చితిని. వారిట్లు పలికిరి. "ఈ గంథము చాల క్రిష్ణముగా రచింపబడిన దనియు, దీనిని ఆర్థము చేసికొనిన వారు లేరనియు విందిని మన కేమి బోధపడును?" వా స్త్రవమునకు రామకోటయ్యగారికి ఆంగ్లమున గల పరిచయము చాల స్వల్పము. ఈ విషయము నే నెరుగుదును. కాని ఆ కథమున నాలో శా స్ప్రిగారి స్పర్మగా సోక్ట్ పేరేపింపగా నిట్రంటిని. 'మీరు దీనిని చదువుటయే గాదు, అనువాదము చేయగలరని నాకు తోచినది. ఆలోచించక యుప్కకమింపుడు." అన విని రామకోటయ్యగారు స్వీక రించి, వారి ౖగామమునకు వెడలిరి. ఆచిరకాలములోనే తెనుగున కనువదించిన యొక భాగముతో తిరిగి వచ్చిని. పద్యగద్యాత్మక మగు ఆ విచ్చితానువాదము మానవాతీతమైన రీతిలో క్లిష్టమైన భావ పరంపరలకు, సరశమైన అనువాద స్థవంతిగా రూపొందినది. సంవత్సరము తిరిగి వచ్చుసరికి అనువాదమును ఫూ క్రి చేసిరి. "మీరు పాండిచేరి పోయి మాతను దర్శింపుడు'' అని చనువుతో నాజ్ఞా పించితిని. మాత కడు వృద్ధురా లయ్యాననియు, నెవ్వరికిని దర్శన మిచ్చుట లేదనియు వారు సందేహమును వెలిబుచ్చిని. "మీ వెంట శాస్త్రిగారున్నారు. మీకు మాత యొక్క [వత్యేక దర్శనము లభించును. మిమ్ములను ఆమె పిలువనంపి దర్శన మిచ్చును." ఆని చెప్పి సాగ నంపితిని. వారు పాండిచేరికి యాత్ర చేసిని. ఆశ్ మమున మాత భవనము దిగువన వేచియుండగా, నెవరో మేడ మీది నుండి వచ్చి రామకోటయ్యగా రెవరని [పశ్నించిరి. తెలిసికొని "మదర్ మిమ్ములను రమ్మనుచున్నారు." ఆని పిలుచుకొని పోయిని. ఆమె [పత్యేక దర్శన మిచ్చి వందనము చేయించుకొని స్పృశించి ఆశీర్వ దించినది. శాస్త్రిగారి కరుణకు నిదర్శన మింతకన్న వెదుకనక్కరలేదు. [పస్తుతము రామకోటయ్యగారి ఆనువాదమును పాండిచేరి వారు ప్రతికలో ప్రమిరించుచున్నారు. సి.వి వి. గారి ఆనుద్గహము శాస్త్రిగారి రూపమున నెంతమంది పై నిట్లు [పసరించు చున్నదో యెవరు చెప్ప గలరు.

### కృతజతలు

- —ఇందులో ఉదాహరించి ఉద్దరించిన వ్యాసాంశముల కాకరములై న్రగంథములను రచించినవారియు, ము దించినవారియు సౌజన్యమును కీ ర్రించుచున్నాము.
- [పజ్ఞాప్)భాకరము, ప్రజ్ఞాప్రభ, యోగప్రభ ముద్రించు సందర్భమున ముద్రణ వ్యయభారము నాదుకొనుటకై చెరొక ఐదువందల చిల్లర (501 +502) విరాళ మంచించిన యోగమ్మితులు సోదరీమణులు త్రిమతి సుభ్వదా వాసుగారికిని, చాగంటి కల్పవల్లిగారికిని మా కృతజ్ఞతలు.
- —ముండణ సందర్భమున ఆధికభాగము తామే బాధ్యత వహించి పూ్రఫులు ఆపీ త్రి ద్వతో చూచి, కొన్ని రచన అందించి సహించపడిన యోగమింతులు త్రీ వాసిలి వసంతకుమార్, త్రీశార్వరిగారలకు మా ధన్యవాదములు.

"[పపంచమంతా తల్ల్మకించులైనానరే పా క్రిప్టీసులో ఆక్షన్ జరుగుతూదా ని చల్ల ఇతరులకు ఉపకారము జరుగుతూ నాకు సచ్చిదానందములు లభిస్తూ ఉండడమును బట్టి నా ముక్కులో ఊపిరి ఆడుతూ ఉండేదాక నేను ఈ మార్గమును విడుచువాడను కాను. ఈ విషయము మార్గశిరశుద్ధమునకు నేను మదరాసు వచ్చినప్పుడు (మీ మేడ మీద) రామానుజమున్ను, యన్.ఆర్.బి వి. కుమారుడు వచ్చి ఉండగా సృష్టముగా వెల్లడించినాను. ఒకవేళ యన్.ఆర్.బి వి శరీరము విడిచినా నే నీశ్చయమునకు కారణము నాలోని సి. వి. వి. ఆక్షన్గానే, ఉంచుకున్నాను గనక చలింపను-ఆని సృష్టముగా చెప్పితిని. ఆ నిశ్చయముననే నేను నిలిచితీరుదునుగాక! ఇట్టి దై ర్యము సి.వి.వి. నాకు ఆన్మగపాంచినారు. వారి మీది పే మీ నౌక సహాయమున ఆపత్సము[దమును గడపగలనుగాక. (వే. ప్ర.)

"CV.V. చర్మిత, వారి యోగ విశేషములు, వారి శిమ్యల విషయములు, శిమ్యల మూలమున బ్రహిమ్యల మూలమున వారు వెలయించు మహామహిమలు, వగైరాలు ఆస్నీ సర్వ సమృద్ధముగా శక్యమైనంతవరకు సేకరించి బ్రాసి బ్రకటించవలెనని తోస్తుంది." (పే. బ్ర.)

